
 

 

AS RUPTURAS LATINAS: TEORIAS DECOLONIAIS NAS OBRAS DAS 

ARTISTAS LATINO-AMERICANAS NA DÉCADA DE 1970 

 

 

José Ronaldo A. Mathias1 

Ana Carolina Rosolen Nazatto2 

 
RESUMO 
Compreender a história da arte latino-americana vai muito além de dissecar movimentos artísticos 
que eclodiram no Sul Global. Nas décadas de 1950/60 há uma ruptura com o cânone, quando artistas 
trazem para a temática artística da América Latina o que o crítico Guy Brett chama de "salto radical": 
a consciência social e política, e o sentimento da precariedade da existência humana (BRETT, 1997). 
Dentro dessa produção latino-americana, é imprescindível um olhar mais atento para a produção de 
artistas mulheres, que colocam em suas produções as questões de gênero mescladas às questões da 
política conturbada da época. Vê-se, então, um cruzamento das ideias decoloniais de pensadores como 
Aníbal Quijano e María Lugones com as de artistas que produziram nas décadas de 1960/70, mesmo 
que de forma embrionária. A análise compreende o recorte das mulheres artistas latino-americanas 
que produziram durante a década de 1970, com três obras selecionadas: Me gritaron negra (1978), de 
Victoria Santa Cruz, Brasil Nativo, Brasil Alienígena (1976-77), de Anna Bella Geiger, e Arroz e 
Feijão (1979), de Anna Maria Maiolino. Aqui, há o cruzamento entre a temática dessas artistas com 
os questionamentos sobre a colonialidade proposta pelo Grupo Modernidade/Colonialidade, 
publicados vinte anos depois, e também o paralelo com alguns pensamentos do feminismo decolonial 
proposto por María Lugones. Nessas obras, as mulheres se colocam como centro, abordando, mesmo 
que metaforicamente, suas próprias perspectivas de vida, sendo parte integrante de um sistema pós-
colonial. 
 
Palavras-chave: Arte Latino-Americana; Arte Decolonial; Estudos Decoloniais; Arte Feminista. 

 
 

                                                
1 Doutorado pela Escola de Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo (ECA-
USP) em 2006. Mestrado pela Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC-SC) 
em 2001 e Graduação em Direito pela Presidente Antônio Carlos (UNIPAC-MG) em 
1995. Pesquisador e Colaborador da Universidade de São Paulo FFLCH-USP (2019 a 
2021). Desde 2002 é professor do Centro Universitário Belas Artes de São Paulo. É 
coordenador dos cursos da Pós Graduação Lato Sensu, História da Arte e Arte 
Educação Comunicação e Retórica. Coordenou a Central de Extensão no período de 
2009 a 2011. Em 2018, ingressou como professor titular da Pós Graduação Stricto 
Sensu - Mestrado Profissional em Arquitetura, Urbanismo e Design. Autor do livro 
Antropologia e Arte (2014), Editora Claridade, e Antropologia Visual (2016), Editora 
Nova Alexandria e Uma outra história da arte e o Campo da Arte ambos da Ed. Belas 
Artes. Desde 2023 é Diretor de Gradução da Belas Artes. 
2 Mestranda em Estudos de Arte: Estudos Museológicos e Curatoriais pela Faculdade 
de Belas Artes da Universidade do Porto. Possui pós-graduação em História da Arte – 
Teoria e Crítica pelo Centro Universitário Belas Artes de São Paulo e licenciatura em 
Design de Moda pelo Centro Universitário Senac. Desenvolve pesquisas nas áreas de 
museologia e história da arte e da moda. 



21	
  

 

 
ABSTRACT 
Understanding the history of Latin American art goes far beyond dissecting the artistic movements 
that erupted in the Global South. In the 1950s and 1960s there was a break with the canon, when 
artists brought what critic Guy Brett calls a “radical leap” to Latin American artistic themes: social 
and political awareness, and a sense of the precariousness of human existence (BRETT, 1997). Within 
this Latin American production, it is essential to take a closer look at the production of women artists, 
who put gender issues mixed with the troubled politics of the time into their productions. There is a 
cross-over between the decolonial ideas of thinkers such as Aníbal Quijano and María Lugones and 
those of artists who produced in the 1960s and 70s, albeit in an embryonic form. The analysis includes 
three selected works by Latin American women artists who produced during the 1970s: Me gritaron 
negra (1978), by Victoria Santa Cruz, Brasil Nativo, Brasil Alienígena (1976-77), by Anna Bella 
Geiger, and Arroz e Feijão (1979), by Anna Maria Maiolino. Here, there is a crossover between the 
themes of these artists and the questioning of coloniality proposed by the Modernity/Coloniality 
Group, published twenty years later, and also a parallel with some of the thoughts of decolonial 
feminism proposed by María Lugones. In these works, women place themselves at the center, 
addressing, even if metaphorically, their own perspectives on life as an integral part of a post-colonial 
system. 
 
Keywords: Latin American Art; Decolonial Art; Decolonial Studies; Feminist Art. 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 Compreender a história da arte latino-americana vai muito além de dissecar 

movimentos artísticos que eclodiram no Sul Global. No início do século XX, o 

modernismo latino buscava criar uma identidade nacional utilizando-se da poética 

europeia para tal. É somente nas décadas de 1950/60 que há, enfim, uma ruptura com o 

cânone, quando artistas trazem para a temática artística da América Latina o que o crítico 

Guy Brett chama de "salto radical": a consciência social e política, numa tradição 

construtivista (relacionada aqui com a arquitetura e a participação do espectador) e o 

sentimento da precariedade da existência humana (BRETT, 1997). A partir de então, 

artistas sul-americanos começam um movimento próprio, não mais alinhados com os 

movimentos euro-americanos, mas preocupados com criar algo que fosse ao encontro do 

que estava acontecendo em seu próprio solo; criando assim um diálogo direto com as 

questões que rondavam o "ser latino". 

 Dentro dessa produção latino-americana, é imprescindível um olhar mais atento 

para a produção de artistas mulheres. Aqui, elas não só usam suas obras na luta por uma 

liberdade civil (vivendo sob governos autoritários que dominaram a América Latina entre 

1960 e 1990), mas também para colocar em destaque suas vivências como mulheres 



22	
  

 

latinas. É fato que elas não participaram ativamente da segunda onda do feminismo, que 

eclodiu principalmente nos Estados Unidos, mas foram influenciadas pelas ideias 

feministas que surgiram então. Em suas produções, as questões de gênero se mesclaram 

às questões da política conturbada da época. 

Ao abordarem temáticas que cabem dentro da afirmação "ser uma mulher latina", as 

artistas passam a olhar não só para si mesmas – alinhadas com o feminismo euro-

estadunidense que marca a produção feminista do Norte Global na década de 1970 –, mas 

também para o contexto múltiplo e complexo em que viviam. Elas passam a olhar para 

sua existência periférica, abordando ao mesmo tempo o contexto político e social da 

época – contexto esse muito distinto do que as feministas do Norte estavam inseridas. 

 Pode-se ver, então, um cruzamento das ideias decoloniais de pensadores como 

Aníbal Quijano, Walter Mignolo e María Lugones com as de artistas que produziram nas 

décadas de 1960/70, mesmo que de forma ainda embrionária. A partir do uso de suas 

vivências como temática, as artistas se colocaram no centro da discussão política da 

época. Andrea Giunta (2018) propõe a noção da "virada iconográfica radical" – uma 

transformação ocorrida na arte da América Latina, a partir da década de 1960, que traz 

na representação do corpo uma preocupação política, social e estética. 

 A análise, por fim, compreende o recorte das mulheres artistas latino-americanas 

que produziram durante a década de 1970, com três obras selecionadas: Me gritaron 

negra (1978), de Victoria Santa Cruz, Brasil Nativo, Brasil Alienígena (1976-77), de 

Anna Bella Geiger, e Arroz e Feijão (1979), de Anna Maria Maiolino. Aqui, há o 

cruzamento entre a temática dessas artistas com os questionamentos sobre a 

colonialidade proposta pelo Grupo Modernidade/Colonialidade, publicados vinte anos 

depois, e também o paralelo com alguns pensamentos do feminismo decolonial proposto 

por María Lugones:  

 
Em Colonialidade y Género (2008), [María] Lugones propõe um novo 
caminho para descolonizar o feminismo buscando compreender as 
condições das mulheres não europeias vistas sob suas próprias 
perspectivas, fora do centrismo das discussões de gênero eurocêntricas. 
(SOUZA; PEREIRA, 2020, p. 434). 

	  

 Nessas obras, as mulheres se colocam como centro, abordando, mesmo que 



23	
  

 

metaforicamente, suas próprias perspectivas de vida, sendo parte integrante de um 

sistema pós-colonial. 

 

AS RUPTURAS LATINAS NA ARTE 

 Em seu canônico3 Arte Moderna, o historiador Giulio Carlo Argan define o 

modernismo como "as correntes artísticas que, na última década do século XIX e na 

primeira do século XX, propõem-se a interpretar, apoiar e acompanhar o esforço 

progressista, econômico-tecnológico, da civilização industrial" (ARGAN, 1992, p. 185). 

As chamadas "tendências modernistas" buscavam a ruptura com os modelos clássicos 

acadêmicos das artes, seguindo de perto as mudanças que ocorriam nas sociedades 

urbanas e industriais europeias. Argan (1992) pontua, ainda, que essas tendências traziam 

consigo "motivos materialistas e espiritualistas, técnico-científicos e alegórico-poéticos, 

humanitários e sociais" (ARGAN, 1992, p. 185), causando uma quebra temática e formal 

com os movimentos artísticos anteriores. 

 No início do século XX, observa-se surgirem as chamadas Vanguardas Artísticas, 

em que artistas passaram a se preocupar também com uma revolução radical nas 

modalidades e finalidades da obra. Movimentos como Cubismo, Dadaísmo, Surrealismo 

– e todos os outros ismos – efervescem na Europa, ganhando destaque (positivo e 

negativo) da crítica e grande interesse por parte de artistas que vêm de fora do continente 

europeu. 

 É fato que as vanguardas nasceram e prosperaram na Europa, mas não ficaram 

presas ao velho continente. Manifestos e rupturas modernistas conseguem penetrar o Sul 

Global ainda nas primeiras décadas do século XX, vindos na bagagem de artistas que 

viajaram e tiveram contato direto com as ideias modernistas europeias.  

 Esse encontro de artistas latino-americanos com os vanguardistas europeus 

resulta em obras que mesclam a estética europeia moderna com uma busca por uma 

identidade nacional; uma busca por uma ruptura completa com sua formação artística 

                                                
3 Derivado da palavra grega kánon, cânone refere-se a "um paradigma, um princípio geral, por meio do 
qual inferem-se regras específicas. (...) Por sua vez, canonização é o processo sistêmico em que aspectos 
específicos se inserem no conjunto dos modelos a serem seguidos, e por meio do qual instituem-se artistas 
e obras compreendidas como exemplares em determinado campo (no caso da arte, abrange escolas, museus, 
colecionismo, mercado, produção discursiva, memória social etc.)." (REINALDIM, 2021).  



24	
  

 

clássica. Artistas como Tarsila do Amaral e Vicente do Rego Monteiro são exemplos 

dessa onda modernista que dominou a época. 

 Aqui, a estética importada é utilizada como meio para se falar de uma temática 

popular e nacional brasileira.4 Ao abordar o modernismo latino, Dawn Ades (1997) 

afirma que: 

 
(...) as transformações radicais por que passaram as artes visuais na 
Europa durante as primeiras décadas deste século (...) entraram na 
América Latina como parte de uma "vigorosa corrente de renovação", 
começada nos anos 1920. (...) Os artistas que voltaram para a América 
Latina, depois de uma temporada relativamente curta no estrangeiro, 
passaram a criar de modo diferente, valendo-se de formas do 
modernismo que eram especificamente americanas. (ADES, 1997, p. 
125). 

 

 Pode-se dizer, então, que as consequências plásticas da arte na América Latina 

são inseparáveis (e estão entrelaçadas) da arte canônica europeia. Essa busca por uma 

identidade nacional – que permeia diversos campos culturais – tem nas artes, mais 

especificamente visuais, um dos seus mais frutíferos pilares. Porém, não se pode deixar 

de notar que esses movimentos modernos que desembarcaram em terras latinas vindos 

da Europa sintetizaram-se como a procura por uma temática própria (nacionalista) por 

meio da linguagem do outro – sendo, esse outro, o europeu colonizador.  

 Para a história da arte hegemônica, os artistas "latino-americanos [estariam] 

fatalizados a ser eternamente uma 'cultura de repetição', reprodutora de modelos, não (...) 

cabendo fundar ou inaugurar estéticas ou movimentos" próprios. (MORAIS, 1997, p. 01). 

Isso acontece porque a produção latino-americana no século XX tinha dois lados: a busca 

por uma emancipação plástica das referências estrangeiras e o inevitável diálogo com a 

formação europeia que os artistas latinos recebiam nas academias. Essa contradição foi 

assumida por esses artistas nessa busca por uma identidade nacional própria. 

 É importante afirmar que, diferentemente do que prega o cânone – que exclui as 

artes não ocidentais de sua linha do tempo –, ocorreram, sim, diversas rupturas com as 

vanguardas do Norte Global na história da arte latina durante o século XX, buscando não 

só uma temática, mas uma estética e uma pesquisa própria. 

                                                
4 Nesse período, a discussão da identidade nacional também se dava no campo das ciências sociais, com 
publicações como Raízes do Brasil (1936), de Sérgio Buarque de Hollanda, e Casa Grande e Senzala 
(1933), de Gilberto Freyre, buscando compreender a formação sociocultural brasileira.  



25	
  

 

 Na década de 1920, um movimento modernista genuinamente latino que não só 

emergiu em terras do sul, como também aborda uma temática política voltada para seu 

povo, surge no México: o muralismo. "Os muralistas constituíam o grupo mais atuante e 

criativo que formava a vanguarda cultural revolucionária do México, com forte sentido 

do valor social de sua arte." (ADES, 1997, p. 151).  

 Aliados a causas revolucionárias mexicanas, artistas como Diego Rivera, José 

Clemente Orozco e David Alfaro Siqueiros – conhecidos como "Los Tres Grandes" – 

buscavam a "erradicação da arte burguesa (a pintura de cavalete), e apontavam a tradição 

indígena como o modelo do ideal socialista de uma arte aberta, para o povo: uma arte 

que fosse aguerrida, educativa e para todos." (ADES, 1997, p. 153). 

 Nos murais pintados em prédios públicos, de fácil acesso à população mexicana, 

encontram-se imagens de um México plural, combinando a crítica social, a fé no 

progresso e, ao mesmo tempo, enaltecendo os povos originários da América pré-

colonização. 

 Se, em um passado colonial, o Barroco foi utilizado pelos colonizadores como 

uma estratégia de dominação simbólica, aqui o Muralismo é utilizado para educação e 

libertação dos mexicanos. Com múltiplas formalidades, do realismo ao alegórico, os 

artistas apresentavam "as muitas faces da sociedade mexicana, com suas aspirações e 

conflitos, sua história e múltiplas culturas." (ADES, 1997, p. 151). 

 

 Em seu texto Reescrevendo a História da Arte Latino-americana (1997), 

Frederico Morais pontua que: 

 

(...) o cotidiano da América latina está contaminado pela política, pelos 
problemas sociais e econômicos. (...) Assim, para os artistas latino-
americanos, é muitas vezes impossível abandonar o contexto em nome 
de uma linguagem pretensamente universal, a-temporal e a-histórica. 
Arte e política na América Latina sempre andaram de mãos dadas. 
(MORAIS, 1997, p. 06). 

 

 É possível observar muito claramente esse conceito aplicado ao muralismo citado 

anteriormente e, também, nos movimentos artísticos que o sucederam. Também no 

México há a corrente Nativista que, como pontua Ades, recebeu impulso nas décadas de 

1920 e 1930, na esteira da revolução mexicana. Esse movimento é caracterizado pela 



26	
  

 

redescoberta das culturas nativas, além do uso de temas indígenas nas mais diferentes 

frentes artísticas. Esses temas eram, quase sempre, acompanhados de grande teor social 

de protesto (ADES, 1997, p. 195). 

 Algumas décadas depois, acontece uma outra ruptura formal de extrema 

importância na arte latino-americana. É entre as décadas de 1950 e 1960 que tem início 

um dos períodos mais significativos da história da arte latina, o que o crítico inglês Guy 

Brett chama de "salto radical". Para Brett, os artistas latinos tinham vontade de: 

 
tomar as rédeas da arte moderna e pôr-se à frente dela. Eles tinham uma 
necessidade quase explosiva de querer pôr em prática as novas 
liberdades formais e de ver respondidas certas questões fundamentais 
que as descobertas vanguardistas do avant-guerre haviam levantado. 
(...) A geometria fornecia a chave sintetizadora. (...) Mas, por trás de 
tais abstrações universalizadoras, havia dois legados até certo ponto 
irredutivelmente ligados à história da América Latina. (BRETT apud 
ADES, 1997, p. 255-6).  

 

 Esses legados, pontuados por Brett, perpassam a consciência social e política, 

numa tradição construtivista (relacionada aqui com a arquitetura e a participação do 

espectador) e o sentimento da precariedade da existência humana "servindo aqui de 

trampolim para novas percepções" (BRETT apud ADES, 1997, p. 256). 

 Dois movimentos se destacam nessa época: o Neoconcreto e o Cinético. Se no 

movimento Neoconcreto a busca era levar a arte concreta a uma exacerbação nacionalista 

com a liberdade de experimentação e o retorno das intenções expressivas, no Cinético é 

o movimento que dita os rumos das obras, evidenciando as possibilidades de 

transformação, ora pela posição do espectador que observa, ora pela manipulação dele. 

 Com diferenças formais entre os países latinos, a abstração, a geometrização, a 

fuga da bidimensionalidade da tela5 e a participação do espectador dominaram as artes 

produzidas por artistas do sul, em uma busca por criar o novo. Esses artistas herdaram a  

 
linguagem da abstração geométrica (...) que constituiu no marco da 
mais completa ruptura com a representação tradicional, e (...) também 
o dadaísmo, que conferia a qualquer objeto a condição de "símbolo" e 

                                                
5 O crítico estadunidense Clement Greenberg pontua que uma das características da pintura modernista – 
e o que a tornou tão revolucionária – é a aceitação da bidimensionalidade da tela. Se no passado existia a 
busca pela representação real, com um estudo profundo sobre perspectiva e o jogo de luz e sombra, no 
modernismo a busca era se distanciar da escultura e "para preservar a sua própria autonomia, a pintura (...) 
[exclui] o representativo ou literário", tornando-se então abstrata (GREENBERG, 1960). 



27	
  

 

questionava as instituições do mundo da arte, submetendo-as a 
contínuas críticas. (BRETT, in ADES, 1997, p. 256). 

 

 Nomes como Alejandro Otero (Venezuela), Lygia Clark e Hélio Oiticica (Brasil), 

Mathias Goeritz (México), entre outros, dão um "salto radical" tanto na teoria como na 

prática artística, afastando-se das artes euro-estadunidenses ao apropriar-se da forma para 

criar um discurso visual inovador que trazia diversos simbolismos para uma geometria 

metafórica. 

 As experimentações abstratas-geométricas se desdobram em diversas frentes 

artísticas nos anos seguintes. Principalmente entre as décadas de 1960-70, a obra 

extrapola o material e passa a ser representada por performances e instalações, em que o 

corpo vira o meio (seja do artista que performa, seja do espectador que é convidado a 

adentrar a obra).  

 

 Como dito anteriormente, não se pode deixar de pontuar o histórico político-social 

da América Latina em tais décadas, já que seu contexto – com suas ditaduras, 

movimentos de libertação nacional e guerrilha urbana – influencia diretamente a 

produção artística do Sul.  De acordo com Morais (1997), 

 

Nos anos 60/70, quando a maioria dos países do Cone Sur estava em 
poder dos militares golpistas e a repressão era muito dura, foi preciso 
usar reiteradamente a metáfora ou linguagens cifradas e herméticas 
para se dizer aquilo que não se podia falar abertamente. O que se 
tornara indispensável nos meios de comunicação massiva e na prática 
política, acabou por penetrar o universo da arte. (MORAIS, 1997, p. 
06). 

 

 Artistas latinos se reúnem, então, para criar respostas, se posicionar e protestar 

contra as ditaduras que dominaram grande parte dos países da América do Sul entre as 

décadas de 1960 e 1990. A produção artística era em grande parte metafórica, burlando 

censuras e repressões, mas de forma alguma menos potente pois, ao se encontrarem em 

um contexto repressor e violento, os artistas mobilizam um conteúdo político que 

responde a ele. 

	 Para Nestor Canclini (2012), em A Sociedade sem Relato,  

 



28	
  

 

Em vários momentos do século XX, notoriamente nos anos de 1960, 
procurou-se transcender o isolamento elitista da arte levando as obras 
do museu para a rua, em associação com movimentos sociais e políticos 
transformadores. (CANCLINI, 2012. p. 134). 

 

 Os chamados artistas do dissenso utilizavam a estética e a política para dar 

"visibilidade ao escondido", colocando em foco suas aspirações de uma sociedade 

utópica que os artistas tentavam antecipar (CANCLINI, 2012). 

 Tirar a arte das instituições, trazer para as ruas e aproximar o público dela era uma 

forma de não só democratizar a arte, mas também trazer questionamentos e destaque para 

questões importantes para aquele grupo. Se o governo interferia e contava suas próprias 

narrativas nas mídias ditas tradicionais, seus opositores encontraram na produção 

artística uma forma de serem ouvidos. É na arte que se encontra um espaço de diálogo 

em tempos em que qualquer um poderia ser censurado/preso/torturado. 

 De um jeito ou de outro, moderna ou contemporânea, a arte latino-americana 

sempre foi política. Seja como uma ferramenta para criar uma nova identidade nacional, 

seja com suas metáforas, lutando contra regimes autoritários. 

AS RUPTURAS DECOLONIAIS 

 Pensar a América Latina é, necessariamente, pensar em colonização. Não só 

historicamente, com datas e eventos, mas também com seus efeitos colaterais, que são 

vistos e sentidos até o presente. Podemos não ser (mais) uma colônia, mas os resquícios 

de termos sido um dia perpassam nossas questões como indivíduos e sociedade no que é 

chamado de período pós-colonial. 

 Para Stuart Hall (2003), o pós-colonial é um processo no qual a sociedade 

multicultural lida com os efeitos da colonização. As relações coloniais não desaparecem 

quando surgem os Estados-Nação, mas "sobrevivem (política, cultural e 

economicamente) através de seus efeitos secundários" (HALL, 2003, p. 110). Não existe, 

portanto, um antes e depois; o processo de colonização continua o mesmo após a 

independência das colônias. Segundo Hall (2003), 

 
(...) a colonização sinaliza a ocupação e o controle colonial direto. A 
transição para o pós-colonial é caracterizada pela independência do 
controle colonial direto, pela formação de novos Estados-nação, por 
formas de desenvolvimento econômico dominadas pelo crescimento do 



29	
  

 

capital local e relações de dependência neocolonial com o mundo 
desenvolvido capitalista, bem como pela política que advém da 
emergência de poderosas elites locais que administram os efeitos 
contraditórios do subdesenvolvimento. (HALL, 2003, p. 109-110). 
 

 É preciso pontuar, entretanto, que, segundo alguns críticos citados por Hall 

(2003), nem todas as sociedades são pós-coloniais em um mesmo sentido: cada colônia 

teve uma relação com o centro imperial. O autor coloca como exemplo a Austrália e o 

Canadá de um lado, a Nigéria, a Índia e a Jamaica de outro. Aqui, pode-se incluir a 

América Latina em um terceiro lado, com um processo distinto dos países colonizados 

citados anteriormente. 

 Ao entender que o processo pós-colonial foi distinto na América Latina, e que as 

teorias decoloniais produzidas até então não cabiam para tal entendimento, surge, em 

meados de 1990, o grupo Modernidade/Colonialidade (M/C). Formado por pensadores 

latinos, entre eles Aníbal Quijano, Walter Mignolo e Catherine Walsh, o M/C buscava 

compreender como se dava o pensamento decolonial a partir do processo de colonização 

latino-americano, do século XVI em diante, não mais se apoiando em teorias e pesquisas 

anteriores, mas analisando a colonialidade como parte intrínseca na modernidade dos 

países da América Latina. 

 Mignolo, um dos principais nomes do grupo, denuncia o "imperialismo" dos 

estudos culturais pós-coloniais e subalternos produzidos até então. Assim, para ele, o 

grupo deveria deixar de "se espelhar na resposta indiana ao colonialismo, já que a 

trajetória da América Latina de dominação e resistência estava ela própria oculta do 

debate." (BALLESTRIN, 2013, p. 95-96). 

 Aqui, é preciso salientar que existe uma distinção entre colonialismo e 

colonialidade. O colonialismo se refere ao processo e ao sistema colonial em si, 

empregado para a dominação e exploração do trabalho nas colônias. Já a colonialidade 

se caracteriza como a continuidade do processo de colonização, presente dentro do 

"sistema-mundo moderno". (OLIVEIRA; LUCINI, 2020). 

 Também é necessário apontar a relação existente entre a colonialidade e a 

modernidade. Para Mignolo, a colonialidade é parte da mesma face da modernidade. Os 

dois termos aqui se complementam, sendo que um só ocorre na existência do outro. A 

modernidade é posta como salvação para os países colonizados, progresso, civilização e 

desenvolvimento, escondendo o lado obscuro do sistema-mundo moderno capitalista, ou 



30	
  

 

seja, a colonialidade (OLIVEIRA; LUCINI, 2020). Valendo-se desses conceitos, o grupo 

se apropria do termo específico do nome "Modernidade/Colonialidade", sempre assim, 

lado a lado e inseparáveis. 

 Dentre os conceitos desenvolvidos pelo Grupo M/C, estão duas dimensões da 

colonialidade: a do poder e a do saber. Na colonialidade há um controle da economia, da 

autoridade, da natureza e dos recursos naturais, da subjetividade e do conhecimento. 

O contexto para tal se dá a partir do genocídio e da conquista das Américas pelos 

europeus. Assim, surge a classificação social da ideia de raça, em que se vê a criação da 

diferença e da superioridade da raça branca. 

 Um dos eixos fundamentais desse padrão de poder é a classificação social da 

população mundial de acordo com a ideia de raça, uma construção mental que expressa 

a experiência básica da dominação colonial e que desde então permeia as dimensões mais 

importantes do poder mundial, incluindo sua racionalidade específica, o eurocentrismo. 

(QUIJANO, 2005, p. 117). 

 Quijano (2005, p. 117) pontua ainda que "a ideia de raça, em seu sentido moderno, 

não tem história conhecida antes da América." Assim, raça, gênero e trabalho foram 

utilizados como base para a formação do "capitalismo mundial colonial/moderno no 

século XVI" (BALLESTRIN, 2013, p. 100). Produziram-se então, na América, novas 

identidades sociais, como índios, negros e mestiços, e redefiniram-se outras. Para 

Quijano (2005), 

 
(...) termos com espanhol e português, e mais tarde europeu, que até 
então indicavam apenas procedência geográfica ou país de origem, 
desde então adquiriram também, em relação às novas identidades, uma 
conotação racial. E na medida em que as relações sociais que se 
estavam configurando eram relações de dominação, tais identidades 
foram associadas às hierarquias, lugares e papéis sociais 
correspondentes, com constitutivas delas, e, consequentemente, ao 
padrão de dominação que se impunha. Em outras palavras, raça e 
identidade racial foram estabelecidas como instrumentos de 
classificação social básica da população. (QUIJANO, 2005, p. 117). 
 
 

 Deve-se observar, então, que a colonialidade de poder traz uma hierarquia social 

na qual o homem heterossexual, branco, patriarcal, cristão e europeu está no topo de tudo 

e de todos. 



31	
  

 

 Aliado a esse conceito da colonialidade de poder está a do saber. Aqui, o 

eurocentrismo é o fio condutor para "a elaboração intelectual do processo de 

modernidade" (QUIJANO, 2005). Utiliza-se a linguagem científica iluminista como 

absoluta e reflexo da estrutura universal da racionalidade. Universaliza-se a experiência 

europeia como o modelo a se seguir e reforçam-se suas epistemologias como as únicas 

válidas. 

 Dentro das teorias decoloniais do Grupo M/C a questão do patriarcado e de gênero 

são deixadas de lado. Fala-se de raça, mas não se destaca que dentro disso ainda há uma 

questão da dominação social do homem sobre a mulher. Se, na colonialidade, o homem 

branco europeu está acima de tudo e todos, a vivência das mulheres latino-americanas 

está na parte inferior dessa mesma hierarquia. 

 É importante pontuar que esse questionamento não é exclusivo dos estudos 

decoloniais das teóricas latino-americanas. Parte integrante dos Estudos Subalternos, 

grupo que investiga o pós-colonialismo indiano, Gayatri Chakravorty Spivak publica em 

1985 o artigo Pode o Subalterno Falar?, em que afirma que "se no contexto da produção 

colonial, o sujeito subalterno não tem história e não pode falar, o sujeito subalterno 

feminino está ainda mais profundamente na obscuridade" (SPIVAK, 2010, p. 67).  

 Alinhada com Spivak, María Lugones propõe um outro tipo de colonialidade: a 

de gênero. Para Lugones (2014), "os europeus brancos burgueses eram civilizados; eles 

eram plenamente humanos." Assim, compreende-se que há uma hierarquia entre o 

humano e o não humano como a categorização central da modernidade colonial: 

 
[Na] colonização das Américas e do Caribe, [há] uma distinção 
dicotômica, hierárquica entre humano e não humano [que] foi imposta 
sobre os/as colonizados/as a serviço do homem ocidental. Ela veio 
acompanhada por outras distinções hierárquicas dicotômicas, incluindo 
aquela entre homens e mulheres. Essa distinção tornou-se a marca do 
humano e a marca da civilização. (LUGONES, 2014, p. 936). 
	  

 Lugones ainda pontua que só são considerados civilizados os homens e as 

mulheres, ou seja, só os brancos europeus e cristãos. Para estes, os povos indígenas das 

Américas e africanos escravizados eram classificados como espécies não humanas – 

animais que eram incontroláveis, sexuais e selvagens. Para os colonizadores, os 

colonizados precisaram ser inventados e reduzidos "a seres primitivos, menos que 



32	
  

 

humanos, possuídos satanicamente, infantis, agressivamente sexuais, e que precisavam 

ser transformados." (LUGONES, 2014, p. 941). 

Por meio dos códigos de gênero hegemônicos, o "não humano feminino colonizado" não 

foi somente racializado, mas também reinventado pela missão civilizatória cristã 

europeia. Para Lugones (2014), o gênero é então uma imposição da 

modernidade/colonialidade (COSTA, 2020). 

 Ao entender que a questão de gênero é um desdobramento da colonialidade, e que 

sem o patriarcado cristão europeu imposto nas Américas a modernidade/colonialidade 

seria inviável, Lugones (2014) entende que só há uma possibilidade de superar a 

colonialidade de gênero: o chamado feminismo decolonial. O feminismo decolonial 

latino-americano, além de se debruçar sobre gênero e patriarcado, contestando os 

feminismos eurocentrados, também se debruça sobre os desdobramentos da ideia de raça 

implantada pela colonização nas Américas. 

 
O feminismo decolonial, privilegiando a contestação à colonialidade 
do saber, também aponta caminhos de avanço político agora na chave 
latino-americana. Propõe uma revisão epistemológica radical das 
teorias feministas eurocentradas (...). A consciência da violência e 
opressão dos processos colonizadores faz surgir um campo de reflexão 
com o qual o feminismo passa a dialogar. (HOLLANDA, 2020, p. 13-
14). 

 

 O feminismo hegemônico ignora a interseccionalidade das relações entre raça, 

classe, sexualidade e gênero. E, ao perceber esses pontos, mulheres latinas começam a 

traçar suas próprias teorias. Nesse grupo aparecem nomes como Lélia Gonzalez, 

Yuderkys Espinosa Miñoso e Grada Kilomba, além de Lugones, citada acima. 

 Para elas, é preciso uma nova abordagem do feminismo a partir da América 

Latina, como se deu com os pensamentos decoloniais do Grupo M/C. É preciso 

compreender como a colonialidade é parte intrínseca também do feminismo que vem do 

Norte e se espalhou como hegemonia no Sul Global. Se nas colonialidades o 

eurocentrismo é imposto como forma de dominação, no feminismo esse movimento não 

é diferente. 

 Miñoso (2019) aponta que "a ferida colonial sangra mais em umas que em outras. 

Os feminismos hegemônicos do Norte precisam da cumplicidade dos feminismos 

hegemônicos do Sul para dar continuidade à história de colonização e dependência" 



33	
  

 

(MIÑOSO, 2019 apud HOLLANDA, 2020, p. 98-99). É preciso, então, ir além do 

feminismo branco europeu, e incluir as desigualdades de raça e classe para dar conta da 

multiplicidade de origens e condições sociais das mulheres latino-americanas. 

María Lugones (2014) conclui que:   

 
(...) descolonizar o gênero é necessariamente uma práxis. É decretar 
uma crítica da opressão de gênero racializada, colonial e capitalista 
heterossexualizada visando uma transformação vivida do social. (...) 
Além disso, o feminismo não fornece apenas uma narrativa da opressão 
de mulheres. Vai além da opressão ao fornecer materiais que permitem 
às mulheres compreender sua situação sem sucumbir a ela. 
(LUGONES, 2014, p. 940). 

 

 Assim, o feminismo decolonial não compreende a opressão das mulheres como 

algo exclusivamente de gênero, mas também como questões da opressão social e 

racializada, colocando em foco que nossa história colonial interfere em absolutamente 

todos os campos da vivência como latino-americanas. 

AS RUPTURAS FEMINISTAS  

 Entre as décadas de 1960 e 1970, junto com a segunda onda do feminismo que 

teve início no Norte Global, vê-se surgir uma das grandes questões da teoria e crítica de 

arte do século XX: a revisão da história da arte da perspectiva de gênero. As primeiras 

análises escritas por teóricas feministas da época abrangem, principalmente, o tema da 

formação artística e a exclusão e marginalidade que as artistas sofreram como resultado 

de uma educação distinta entre homens e mulheres até então. 

 Publicado pela primeira vez em 1971, o artigo Por que não houve grandes artistas 

mulheres? escrito pela estadunidense Linda Nochlin, traz o questionamento do conceito 

do "Grande Artista" como aquele que detém a genialidade. Nochlin coloca que "a 

genialidade (...) é pensada como um poder atemporal e misterioso, de alguma maneira 

incorporada à pessoa do Grande Artista" (NOCHLIN, 2016). Para a autora, ao atribuir 

essa aura mítica do gênio em cima dos artistas (aquele que nasce com o talento para as 

artes dentro de si e não precisa de interferências externas para se desenvolver), colocam-

se as estruturas sociais como influências secundárias ou inexistentes. Assim, justifica-se 

o posicionamento aceito até então pelo cânone de que as mulheres não possuíam talento 

para a arte: 



34	
  

 

 
Por trás da maioria das mais sofisticadas pesquisas sobre grandes 
artistas, mais especificamente a monografia de história da arte que 
aceita a ideia do grande artista em primeiro plano e as estruturas sociais 
e institucionais nas quais ele tenha vivido e trabalhado como meras 
influências secundárias ou apenas pano de fundo, se esconde a ideia do 
gênio que possui, em si, todas as condições para o êxito próprio. 
Partindo desse princípio, a falta de êxito das mulheres pode ser 
formulada como silogismo: se as mulheres possuíssem talento para arte 
este se revelaria espontaneamente. Mas este talento nunca se revelou. 
Portanto, chegamos à conclusão de que as mulheres não possuem 
talento para a arte. (NOCHLIN, 2016, p. 16). 

	  

 É fato que, ainda no século XIX, houve mulheres que conseguiram um certo 

destaque dentro das vanguardas artísticas, como Berthe Morisot e Mary Cassatt – que 

fizeram parte do movimento impressionista. Mas se, de um lado, os homens do 

movimento retratavam as grandes mudanças da sociedade urbana e industrial, do outro, 

às mulheres eram destinados temas como a vida doméstica. 

 Griselda Pollock (1988), ao analisar as obras das duas impressionistas citadas 

acima, aponta que, na modernidade, 

 
Para as mulheres burguesas, ir à cidade e se misturar às multidões de 
composição social mista não era assustador apenas pelo fato de o hábito 
ter se tornado cada vez mais estranho, mas sim porque era moralmente 
perigoso. Sustentou-se que, para preservar sua respeitabilidade, 
intimamente identificada com a feminilidade, era preciso não se expor 
em público. (POLLOCK, 1988, p. 131). 

 

 Assim, obras produzidas por essas artistas traziam sempre cenas domésticas, 

situações maternais e, às vezes, passeios no parque – sempre retratando cenas entre 

mulheres aristocráticas. Não porque esses fossem os temas ditos femininos – como um 

espectro de feminilidade que todas as mulheres artistas traziam em si e que só artistas do 

gênero feminino saberiam retratar –, mas porque eram os temas que lhes era permitido 

pintar. 

 Por não terem permissão de frequentar os ateliês de grandes mestres, por serem 

proibidas de terem aulas de modelos vivos e outros estudos profissionalizantes, as 

mulheres sempre carregaram consigo a imagem de "artistas amadoras". Esse estigma 

impregnou a história da arte e fez uma clara divisão entre o que era considerado "arte" e 

o que era a "arte feminina". 



35	
  

 

Ao colocar luz sobre essas questões, as teóricas feministas não só compreendem como (e 

por que) as mulheres foram deixadas de lado pela história da arte, mas também começam 

a traçar nomes e obras dessas artistas mulheres que eram pouco conhecidas até então. 

	  

 Além da revisão histórica da arte canônica feita por nomes como Nochlin e 

Pollock, as artistas também se aproveitam dessa segunda onda do feminismo para colocar 

questões pungentes às lutas das mulheres em suas poéticas. E é aqui que pode ser 

observada uma real ruptura temática das obras feitas por artistas ocidentais. É o resultado 

direto da "influência (...) entre o contexto histórico, a produção de arte e a produção do 

saber." (BARROS, 2016, p. 24).  

 Tomemos como exemplo a instalação The Dinner Party (1974-79), criada pela 

estadunidense Judy Chicago. Exibida pela primeira vez no Museu de Arte Moderna de 

São Francisco, a obra traz para a sala expositiva uma enorme mesa triangular com 39 

lugares demarcados, decorados para um banquete. Cada um deles é destinado a uma 

figura feminina que fez parte da história ocidental; dispostos em cima de toalhas de mesa 

ricamente bordadas, há pratos de cerâmica com formas de vulvas que ganham destaque 

como peça central de cada lugar. Além disso, 999 nomes (de mulheres) estampam a 

superfície em que a mesa está localizada. 

 Na obra, Chicago traz nomes que foram sempre deixados de lado pelo cânone e 

denuncia "a exclusão da mulher como produtora de linguagem, como construtora de 

discurso operada pela instituição da arte como um reflexo do que se impunha com a 

sacralização da História Geral Ocidental." (BARROS, 2016, p. 45). 

 Roberta Barros ainda pontua que The Dinner Party é uma ceia que dá lugar "a 

três grupos de 13 'daquelas que sempre foram encarregadas de apenas cozinhar ao longo 

da história'." (2016, p. 45). A artista subverte a temática doméstica e escolhe não só trazer 

o tema de um jantar como uma crítica, mas faz a escolha consciente de utilizar técnicas 

como o bordado e pintura em porcelana – ofícios considerados "femininos''. 

 As artistas feministas usam as representações que desarticulam os estereótipos 

femininos construídos até então, seja na escolha da técnica, como exposto acima, seja 

utilizando o corpo como mídia, dando-lhe protagonismo ao mesmo tempo em que 

questionava o conceito de unicidade biológica e afetiva do patriarcado. (GIUNTA, 2018). 



36	
  

 

 Assim como ocorreu no modernismo, a arte feminista não ficou somente no Norte 

Global. É possível encontrar na América Latina diversas artistas que abordaram o tema 

em suas obras. Porém, como dito anteriormente, não se pode desconsiderar o contexto 

político e social ao pensar a arte latino-americana, principalmente nas produções feitas 

por mulheres. Enquanto "na década de 1960 a arena internacional fervia com as 

transformações culturais e comportamentais conquistadas pelas rebeliões jovens e pelas 

lutas raciais e sexuais" (BARROS, 2016, p. 11), países latinos passavam por 

conturbações políticas que resultaram em golpes militares e governos ditatoriais. 

 Ao abordarem as questões que cabem dentro da afirmação ser uma mulher latina 

vivendo sob uma ditadura, as artistas passam a olhar não só para si mesmas e para as 

questões levantadas pelo feminismo euro-estadunidense, mas para o contexto múltiplo e 

complexo em que viviam. Suas obras passam a ser veículos de protesto que abrangem a 

vivência como mulher e também o contexto político e social da época – contexto esse 

muito distinto do que as feministas euro-estadunidenses estavam inseridas. 

 As artistas tomam para si "o lema o pessoal é político para evidenciar as formas 

de discriminação naturalizadas na vida privada das mulheres, as quais confrontam 

problemáticas políticas", denunciam a desigualdade, subvertem o sistema opressivo e 

injusto que recai sobre as mulheres, e "têm a difícil tarefa de fazer seus trabalhos junto 

com as sangrentas ditaduras que, a partir dos anos 1960, se estendem pela [América 

Latina]" (DONOSO; ROSA, 2017, p. 08). É a partir do uso de suas vivências como 

temática que as artistas se colocaram no centro da discussão política da época. 

 Alinhadas com as práticas da arte contemporânea, as artistas mulheres passam a 

usar seus próprios corpos como meio para criar suas obras. É o que Andrea Giunta (2018) 

chama de "virada iconográfica radical" – uma transformação ocorrida na arte da América 

Latina que traz na representação do corpo uma preocupação política, social e estética.  

	 Para María Rosa e Soledad Novoa Danoso, é  

 

(...) através da arte que se cria sentido simbólico, se simboliza aquilo 
que não se pode dizer, gritar e clamar. Os gestos artísticos empoderam 
o corpo e a palavra escrita. Os materiais e as imagens se carregam de 
críticas contra a censura dos regimes ditatoriais. (DONOSO; ROSA, 
2017, p. 08).  

 



37	
  

 

 Performances, vídeos e autorretratos dominam a produção das artistas mulheres 

latinas que, na maioria das vezes, se valem da metáfora para criar seus discursos visuais 

como forma de burlar a censura imposta pelos governos autoritários. "No caso da 

América Latina, a relação entre corpo e violência é central" (GIUNTA, 2018) e não pode 

ser deixada de lado. Desde a colonização até as ditaduras, o corpo latino colonizado é 

alvo de diversas violências. É impossível, então, não destacar essa questão quando se fala 

de arte feminista latino-americana. 

 Ao utilizar seus próprios corpos como meio, as mulheres se colocam como ponto 

central da representação pictórica. Suas vivências como latino-americanas se escancaram 

em suas poéticas, trazendo o debate que somente anos mais tarde foi conceituado por 

María Lugones e as feministas decoloniais:  

 

Em Colonialidade y Género (2008), Lugones propõe um novo caminho 
para descolonizar o feminismo buscando compreender as condições das 
mulheres não europeias vistas sob suas próprias perspectivas, fora do 
centrismo das discussões de gênero eurocêntricas. (SOUZA; PEREIRA, 
2020, p. 434). 

 

  Assim, como será analisado a seguir, há um cruzamento das ideias decoloniais que 

eclodem a partir de 1990 com as pesquisas de artistas que produziram na década de 1970, 

ainda que de uma forma embrionária. Nessas obras, as mulheres colocam em foco as 

"próprias perspectivas" de suas vivências sob a colonialidade do poder e de gênero. 

 

AS RUPTURAS DECOLONIAIS NA ARTE FEMINISTA DA DÉCADA DE 1970 

 A produção feita por mulheres latino-americanas nas décadas de 1960 e 1970 é 

extensa e traduz, de forma visual, o que ocorria no contexto do Sul Global. Essas artistas 

extrapolam a temática hegemônica da época e produzem discursos próprios, utilizando 

suas obras como ferramenta para colocar suas lutas e questionamentos em foco. 

 Artistas como Victória Santa Cruz, Anna Bella Geiger e Anna Maria Maiolino, 

por exemplo, traduzem em suas produções a perspectiva de ser uma mulher latina, ao 

mesmo tempo em que se apoderam do meio para dar protagonismo a suas próprias vozes. 



38	
  

 

 Se é a partir da década de 1990 que os conceitos decoloniais voltados para a 

história latino-americana adentram as academias, já na década de 1970 essas artistas 

trazem em sua poética muito das questões que seriam publicadas com o grupo 

Modernidade/Colonialidade e, posteriormente, com os estudos dos feminismos 

decoloniais. 

 Uma das pautas levantadas pelo Grupo M/C, como já citado anteriormente, é a 

Colonialidade do Poder. Entender como a questão da identidade de raça é uma peça 

central e resultado direto da colonização faz parte do compreender a América Latina por 

um viés decolonial. E compreender-se como uma mulher latina racializada é o que 

Victória Santa Cruz usa como temática em sua obra Me gritaron negra, de 1978. 

 Nascida em Lima (Peru), em 1922, Santa Cruz cresceu em uma família de artistas, 

músicos e intelectuais, o que abriu as portas para sua produção artística e poética. A 

artista afro-peruana se vale de sua experiência como uma mulher negra latino-americana 

para, em sua performance, declamar um poema no qual relata sua jornada ao se descobrir 

uma mulher racializada. Me gritaron negra (1978) é um relato pessoal, intenso e 

carregado de nuances que são traduzidos em palavras. Aqui, fica claro o que Donoso e 

Rosa (2017) querem dizer quando mencionam que as artistas latino-americanas tomaram 

para si o lema "o pessoal é político". 

 Na obra, o racismo presente nos países latinos – reflexo direto da colonização – 

fica explícito ao mesmo tempo em que a artista escancara seu próprio processo de 

empoderamento como mulher negra, que passa da negação para a aceitação e orgulho de 

ser quem é. 

 A perfomance/poema se inicia com seu reconhecimento como negra, quando lhe 

gritam ¡negra! na rua, aos cinco anos de idade ("Tenía siete años apenas / apenas siete 

años / ¡Que siete años! / ¡No llegaba a cinco siquiera! / De pronto unas voces en la calle 

/ me gritaron ¡Negra!"). No decorrer dos quase quatro minutos de vídeo, acompanhamos 

a narrativa de Santa Cruz se desenrolar, passando pela negação de seus traços físicos 

("me alacié el cabello / me polveé la cara") até o seu empoderamento em si ("De hoy en 

adelante no quiero / laciar mi cabello / No quiero / Y voy a reírme de aquellos, / que por 

evitar – según ellos – / que por evitarnos algún sinsabor / Llaman a los negros gente de 

color / ¡Y de qué color! NEGRO / ¡Y qué lindo suena! NEGRO  / ¡Y qué ritmo tiene!"). 



39	
  

 

 Essa experiência, vivida pela artista ainda na infância, demonstra como se dá o 

processo de identidade abordado por Aníbal Quijano (2005) e também coloca luz em 

cima de uma representação feminina negra em uma sociedade que se forma a partir da 

hierarquia branca, masculina e europeia, que carrega em si uma ideologia colonizadora.	

Para Quijano (2005), a diferenciação racial foi  

 
(...) o mais eficaz e durável instrumento de dominação social universal, 
pois dele passou a depender outro igualmente universal, no entanto 
mais antigo, o intersexual ou de gênero: os povos conquistados e 
dominados foram postos numa situação natural de inferioridade, e 
consequentemente também seus traços fenotípicos, bem como suas 
descobertas mentais e culturais. Desse modo, raça converteu-se no 
primeiro critério fundamental para a distribuição da população mundial 
nos níveis, lugares e papéis na estrutura de poder da nova sociedade. 
Em outras palavras, no modo básico de classificação social universal 
da população mundial. (QUIJANO, 2005, p. 118). 

 

 Victoria Santa Cruz traduz, de forma poética e ritmada, os desdobramentos da 

dominação social identitária na América Latina e seu próprio reconhecimento, através de 

sua vivência, dessa classificação social. Ao utilizar sua própria voz, como também seu 

próprio corpo que responde a cada frase declamada, a artista coloca-se como símbolo, 

como personagem, como narradora, tomando as rédeas de sua história e de seu corpo; a 

narrativa, então, não pertence mais ao centro hegemônico colonizador, mas a ela própria. 

 Se Santa Cruz usa sua voz para dominar e contar sua própria narrativa, em Brasil 

Nativo, Brasil Alienígena (1977), Anna Bella Geiger usa a apropriação imagética e o 

autorretrato para questionar o olhar fetichista vindo do colonizador europeu sobre a 

população originária do Brasil. 

 Multidisciplinar, Geiger tem uma vasta produção que "pode ser definida não por 

sua unidade temática ou formal, mas justamente por sua (...) diversidade." (TOLEDO, 

2019, p. 27). Suas obras, que vão do abstracionismo à videoarte, invariavelmente 

abordam questões políticas e como isso se reflete no ser latino-americano.  

 É interessante observar que o caráter decolonial está muito presente nas temáticas 

da artista entre as décadas de 1960 e 1970. Reflexo do contexto político nacional, Anna 

Bella usa sua arte como veículo para fazer um cruzamento entre aspectos pessoais (seus 

vários autorretratos) com as ordens políticas, em críticas que vão de obras contra a 



40	
  

 

ditadura civil-militar, instaurada no país em 1964, até uma extensa crítica ao 

colonialismo. 

 Essa crítica é clara e direta na série intitulada Brasil Nativo, Brasil Alienígena, de 

1976-77. Dezoito cartões postais, com retratos que mostram diversas cenas 

protagonizadas pela população originária do país, são apresentados lado a lado com 

fotografias da artista mimetizando-os. Geiger conta, em entrevista a Hans Ulrich Obrist, 

que encontrou esses postais à venda em uma banca de jornal, em 1976.  

 
Havia cartões-postais à venda nas bancas de jornal, e achei estranho 
encontrar três cartões-postais sobre índios… O que sempre houve nos 
cartões-postais eram os animais da fauna brasileira (...). Logo pensei 
que deveria ter uma razão para o governo autorizar, naquele momento, 
cartões-postais sobre índios. Comprei os três: um de um índio atirando 
uma flecha e os outros dois com as mulheres índias e seus filhos. Eu 
não diria que era uma imagem falsa. Fui ler a parte de trás, que estava 
escrito: "Brasil Nativo". (GEIGER, 2017, p. 187).  
	  

 É importante observar que esses retratos, disponíveis como souvenirs em bancas 

de jornais, mostram um "Brasil nativo" através de um olhar fetichista e colonizador, 

fazendo uma clara distinção entre o chamado Brasil Nativo (pré-colonial) e o Brasil 

Alienígena (pós-colonial). Aqui, o nativo é posto como exótico sob o olhar do homem 

branco, e turistas poderiam levar a imagem do "primitivo" como lembranças de viagem 

até seus países "civilizados''. 

 Esse olhar fetichista hegemônico europeu aparece não só pela mimese como 

crítica, com as cenas agora protagonizadas por uma mulher branca em cenários urbanos, 

mas também com o questionamento que a artista levanta em entrevista a Obrist, já citado 

acima. Comumente, a temática desses cartões-souvenirs eram a fauna e flora brasileiras. 

Os povos originários, então, estariam nessa mesma categorização, sendo parte do Brasil 

exótico e primitivo que foi criado (e extensamente vendido) pelos colonizadores 

europeus. 

 Também trazendo essa dicotomia civilizado/primitivo, a artista Anna Maria 

Maiolino, nascida na Itália, mas com criação e formação acadêmica no Brasil, apresenta, 

em 1979, sua instalação Arroz e Feijão. Pratos brancos, dispostos em cima de mesas 

cobertas por toalhas pretas, recebem os espectadores para um jantar. No lugar de comida 

cozida, o que preenchem os pratos são brotos que germinam na terra úmida. 



41	
  

 

 Segundo Roberta Barros (2016), em seu livro Elogio ao Toque: ou Como Falar 

de Arte Feminista à Brasileira, a artista traz para esta obra o  

 

(...) entendimento do antropólogo Roberto DaMatta acerca do papel 
que o código da comida e seus desdobramentos morais desempenham 
para situar a mulher e o feminino no seu sentido mais tradicional, e 
exprimir teoricamente a sociedade brasileira. (BARROS, 2016, p. 34). 

 

 Além de questionar o papel doméstico destinado à mulher dentro da sociedade, 

como fez Judy Chicago em The Dinner Party alguns anos antes, Maiolino se vale da 

distinção entre o cru e o cozido como uma metáfora para o selvagem/primitivo e a 

humanidade/civilidade. Para Barros (2016, p. 39), "a comida é, portanto, algo que define 

um domínio ao estabelecer uma identidade de grupo, de classe, de pessoa."  

O prato de arroz com feijão é algo culturalmente relacionado a uma imagem 

nacional brasileira, assim, "as metáforas sugeridas pela comida oferecida [na obra de 

Maiolino] marcam nossa identidade nacional." (BARROS, 2016, p. 39). Portanto, ao 

colocar esses alimentos crus, ainda em broto, a artista destaca que a nossa identidade 

nacional, na verdade, é aquela que se conhece como "primitiva", aquela vinda dos povos 

originários da América Latina, aquela que os colonizadores europeus classificaram 

oportunamente como selvagem. 

 Novamente podemos nos voltar aos conceitos de Colonialidade do Poder de 

Quijano, mas aqui a dicotomia humano/não humano proposta na Colonialidade de 

Gênero por María Lugones fica explícita. Se, conforme Lugones (2014), na colonização 

há uma distinção hierárquica entre humano e não humano como marca da civilização 

moderna, nos postais de Geiger essa distinção é representada através da apropriação das 

fotos e, na mesa de Maiolino, através da comida servida crua.	Como Lugones (2014) 

propõe:  

 

Tornar os/as colonizados/as em seres humanos não era uma meta 
colonial. A dificuldade de imaginar isso como meta pode ser vista 
nitidamente quando percebemos que a transformação dos/as 
colonizados/as em homens e mulheres teria sido uma transformação 
não em identidade, mas em natureza. (LUGONES, 2014, p. 938). 

 



42	
  

 

 Essas artistas, então, compreendem, ainda que de forma embrionária, que o marco 

da modernidade latino-americana se dá através da desumanização dos colonizados, como 

conceituou María Lugones anos mais tarde. 

 É importante observar que, além de trazer à tona essas questões coloniais, as 

artistas também rompem com a visão canônica da própria história da arte, que idealiza o 

corpo da mulher colocando-a como objeto a ser retratado, e questionam o lugar que essa 

mesma história da arte destina às mulheres: o lugar único e exclusivo de musas. 

Alinhadas com os questionamentos das teóricas feministas dos anos 1970, Cruz, Geiger 

e Maiolino não só tensionam o cânone das artes visuais como também exploram em sua 

temática a condição de mulheres latino-americanas. 

 Lugones (2014) compreende que "em nossas existências colonizadas, racialmente 

gendradas e oprimidas, somos também diferentes daquilo que o hegemônico nos torna." 

Assim, seja Victoria Santa Cruz se autoproclamando uma mulher afro-latina, seja no 

olhar de Geiger e Maiolino para a construção genocida da história brasileira, tais artistas 

se desvinculam do cânone, rompendo com a hegemonia do que é pregado pela 

modernidade/colonialidade e se reconhecem diferentes dessa imagem: não só como 

mulheres latinas, mas também como artistas com lugar de fala e meios possíveis para 

expressar uma visão decolonial em suas próprias temáticas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 Ao analisar as três obras escolhidas produzidas na década de 1970 e colocá-las 

lado a lado com os estudos decoloniais publicados alguns anos mais tarde, fica claro que 

as artistas latino-americanas já promoviam um debate profundo e metafórico acerca das 

questões sobre as colonialidades que Quijano, Mignolo e, principalmente, Lugones 

abordam.  

 Cruz, Geiger e Maiolino representam aqui uma parcela de artistas que utilizam 

suas obras para falar o que não era dito abertamente. A metáfora se faz necessária 

(principalmente pelo contexto político da época) e escancara aquilo que sempre esteve 

ligado à história da América Latina: os efeitos duradouros da colonização. 



43	
  

 

 Artistas mulheres não só abordam o contexto político, mas também o contexto 

social em que vivem – confirmando, assim, que a arte latino-americana não pode nunca 

ser dissociada do contexto político e histórico da América Latina. 

 Se, no modernismo, artistas latino-americanos provocaram uma ruptura temática 

com o cânone na busca por uma identidade nacional, na contemporaneidade as obras 

extrapolam a forma importada do Norte e passam a discursar diretamente com a história 

do Sul. 

 Anna Bella Geiger provoca questionamentos sobre os povos originários do Brasil 

com suas apropriações; Victória Santa Cruz escancara a vivência como uma mulher afro-

peruana em um local onde o racismo é ferramenta de dominação desde a colonização. 

No hemisfério norte feministas questionaram a liberdade do corpo ao mesmo tempo em 

que Anna Maria Maiolino, no Brasil, questionava a posição das mulheres colonizadas no 

mundo globalizado, que, como pontua Lugones (2014), são consideradas não humanas. 

 Ao compreender mais profundamente essas temáticas abordadas, é possível 

observar que, mesmo não as chamando efetivamente de artistas decoloniais, essas 

mulheres tensionam as epistemologias eurocêntricas, causando não só uma ruptura com 

a história da arte eurocêntrica, mas também colocando-se como protagonistas de suas 

próprias histórias. 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS  

ADES, Dawn. Arte na América Latina: A Era Moderna, 1820 - 1980. São Paulo: Cosac 
Naify, 1997. 
 
ANDUJAR, Andrea; D'ANTONIO, Débora; GRAMMÁTICO, Karin; ROSA, María 
Laura (org.). Hilvanando historias: mujeres y política en el pasado reciente 
latinoamericano. Buenos Aires: Luxemburg, 2010. 
 
ARGAN, Giulio Carlo. Arte moderna: do Iluminismo aos movimentos contemporâneos. 
São Paulo: Cia. das Letras, 1992. 
 



44	
  

 

ARTE Cinética. In: Enciclopédia Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. São Paulo: 
Itaú Cultural, 2022. Disponível em: http://enciclopedia.itaucultural.org.br/termo353/arte-
cinetica. Acesso em: 07 fev. 2022.  
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, 2013. 
 
BARROS, Roberta. Elogio ao toque: ou como falar de arte feminista à brasileira. Rio de 
Janeiro: Relacionarte, 2016.  
 
BRETT, 1997. In: ADES, Dawn. Arte na América Latina: A Era Moderna, 1820 - 1980. 
São Paulo: Cosac Naify, 1997.  
 
CANCLINI, Nestor García. A sociedade sem relato: antropologia e estética da 
iminência. São Paulo: Edusp, 2012.  
 
COSTA, Claudia de Lima. Feminismos descolonais para além do humano. In: MARIM, 
Caroline; CASTRO, Susana de. (org.). Políticas de Resistência, Homenagem a Maria 
Lugones. Porto Alegre: Fundação Fênix, 2020. 
 
COTRIM, Cecília; FERREIRA, Glória. Clement Greenberg e o debate crítico. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2001. 
 
DONOSO, Soledad; ROSA, Maria Laura. Compartir el mundo: La experiencia de las 
mujeres y el arte. Santiago de Chile: Metales Pesados, 2007. 
 
FAJARDO-HILL, Adriana; GIUNTA, Andrea. Radical Women: Latin American Art, 
1960-1985. São Paulo: Pinacoteca de São Paulo, 2018. 
 
GEIGER, Anna Bella. Brasil Nativo, Brasil Alienígena (1976-77). Disponível em: 
https://www.select.art.br/o-nativo-o-alienigena-e-o-deslocamento-da-periferia-para-o-
centro/. Acesso em: 24 fev. 2022. 
 
GEIGER, Anna Bella. Anna Bella Geiger. [Entrevista concedida a] Hans Ulrich Obrist. 
Entrevistas brasileiras, vol. 1 / Hans Ulrich Obrist. p. 175-190. Rio de Janeiro: Cobogó, 
2018. 
 
GIUNTA, Andrea. Feminismo y arte latinoamericano: historias de artistas que 
emanciparon el cuerpo. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2018. 
 
GREENBERG, Clement. A Pintura Modernista (1960). In: COTRIM, Cecília; 
FERREIRA, Glória. Clement Greenberg e o debate crítico. Rio de Janeiro: Zahar, 
2001.  
 
HALL, Stuart. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 
UFMG, 2003. 
 
HOLLANDA, Heloísa Buarque de (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas 



45	
  

 

decolonais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. 
 
LUGONES, María. Rumo a um feminismo decolonial. Estudos Feministas, v. 22, n. 3, 
2014.  
 
MAIOLINO, Anna Maria. Arroz e Feijão (1979). Disponível em: 
https://www.canalcontemporaneo.art.br/e-nformes.php?codigo=353. Acesso em: 25 fev. 
2022. 
 
MARIM, Caroline; CASTRO, Susana de (org.). Políticas de resistência: homenagem a 
María Lugones. Porto Alegre: Fundação Fênix, 2020. 
 
MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, v. 32, n. 94, 2017. 
 
MIÑOSO, Yuderkys Espinosa. Etnocentrismo y colonialidad en los feminismos 
latinoamericanos: complicidades y consolidación de las hegemonías feministas en el 
espacio tradicional. Revista Venezolana de Estudios de la Mujer, v. 14, n. 33, p. 37-
54, 2009. 
 
MORAIS, Frederico de. Reescrevendo a história da arte latino-americana. Catálogo da I 
Bienal de Artes Visuais do Mercosul. Porto Alegre: Fundação Bienal de Artes Visuais 
do Mercosul, 1997. 
 
NEOCONCRETISMO. In: Enciclopédia Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. São 
Paulo: Itaú Cultural, 2022. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/termo3810/neoconcretismo. Acesso em: 07 fev. 
2022.  
 
NOCHLIN, Linda. Por que não houve grandes mulheres artistas? [1971]. Ensaios 6, mai. 
2016. São Paulo: Publication Studio São Paulo, 2016.   
 
OLIVEIRA, Elizabeth de Souza; LUCINI, Marizete. O pensamento decolonial: conceitos 
para pensar uma prática de pesquisa de resistência. Boletim Historiar, v. 8, n. 1, p. 97-
115, 2021. 
 
PEDROSA, Adriano et al. (org.). Anna Bella Geiger: Brasil Nativo, Brasil Alienígena. 
São Paulo: Sesc, 2019. 
 
PEDROSA, Adriano; CARNEIRO, Amanda; MESQUITA, André. Histórias das 
mulheres, histórias feministas: antologia. Vol. 2. São Paulo: MASP, 2019. 
 
POLLOCK, Griselda. A modernidade e os espaços da feminilidade. In: PEDROSA, 
Adriano; CARNEIRO, Amanda; MESQUITA, André. Histórias das mulheres, 
histórias feministas: antologia. Vol. 2. São Paulo: MASP, 2019. 
 
POLLOCK, Griselda. Visión, voz y poder: historias feministas del arte y marxismo. In: 
REIMAN, Karen Cordero; SÁENZ, Inda (org.). Crítica feminista en la teoría e historia 



46	
  

 

del arte. México: Universidad Iberoamericana, 2007. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Buenos 
Aires: CLACSO, 2005. 
 
REINALDIM, Ivair. Cânone(s), globalização e historiografia da arte. ARS, São Paulo, v. 
19, n. 42, p. 221-260, 2021. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/ars/article/view/186741. Acesso em: 07 fev. 2022. 
 
ROSA, María Laura. La cuestión del género. Cuestiones de arte contemporáneo: hacia 
un nuevo espectador del siglo XXI. Buenos Aires: Emecé Arte, 2008. 
 
SANTA CRUZ, Victoria de. Me gritaron negra (1978). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=RljSb7AyPc0. Acesso em: 24 fev. 2022. 
 
SOUZA, Ayanne Larisa Almeida de; PEREIRA, Valmir. María Lugones e a 
descolonização do feminismo. Ideação, v. 1, n. 42, p. 432-445, 2020. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: UFMG, 2010. 
 
TOLEDO, Tomás. Anna Bella Geiger: vísceras, mapas e retratos. In: PEDROSA, 
Adriano et al. (org.). Anna Bella Geiger: Brasil Nativo, Brasil Alienígena. São Paulo: 
Sesc, 2019. 


