
OPAVIVARÁ! – 
O “MOMENTO 
PÚBLICO” QUE 

PRODUZ ARTE E 
RESSIGNIFICA 

AS RUAS

Paula Gorini Oliveira1

Doutora em Comunicação pelo Programa de Pós-Graduação na 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro



{A
RT

IG
O
S}

73

{RESUMO}

Este ensaio foi produzido a partir de uma entrevista realizada com o coletivo de arte 
OPAVIVARÁ!, concedida em 2019, como parte da pesquisa de doutorado intitulada “Corpo 
Político e Disputas em Redes” (2020). É, assim, um recorte derivado e revisitado do capítulo 
da tese que se dedica a pensar os contornos para o corpo político. Neste recorte, a ênfase 
está na arte e no espaço urbano, ressignificado pelas intervenções artísticas do Coletivo. 
O objetivo é refletir, a partir da fala dos artistas, sobre o espaço das cidades como espaços 
de paisagens sensíveis urbanas, e sobre o corpo que se põe em relação como participante-
ativador, no encontro proporcionado pelas proposições poéticas. Finalmente, a ênfase 
também recai sobre o “momento político” que os artistas apresentam como parte de suas 
práticas no OPAVIVARÁ!. O ensaio será apresentado em uma metodologia dialogal entre 
os trechos da entrevista, as imagens e a articulação teórica com outros autores. 
Palavras-chave: Opavivará; intervenções artísticas; paisagens urbanas; produção de 
comum; corpo político.

{ABSTRACT}

This essay is based on an interview produced with the art collective  OPAVIVARÁ!, as 
an excerpt from the thesis research entitled “Political body and the network of disputes” 
(2020). It is, thus, a framework presentation, revisited and developed from the thesis 
chapter dedicated to the analysis of the boundaries of the political body. In this framework, 
the emphasis is on art and on the urban space that is resignified by the Collective’s artistic 
interventions. Starting from the artists’ speech, it aims to reflects on the city spaces as 
sensitives urban landscapes, and on the body activated as participant actor taking part in 
a relationship setup through the encounter provoked by the poetical propositions. At last, 
the emphasis is also on the “public momentum” which the artists present as part of their 
practices within OPAVIVARÁ!. This essay will be presented in a dialogical methodology 
between interview excerpts, images of works and the theoretical articulation with other 
authors. 
Keywords: Opavivará; Artistic interventions; urban landscapes; production of common; 
political body.

1Paula Gorini é Doutora em Comunicação pelo PPGCOM UERJ (2020), atualmente desenvolve pesquisa de Pós-Doutorado 
no PPGCOM-UFF. paulagorini@gmail.com



{A
RT

IG
O
S}

74

{INTRODUÇÃO}

OPAVIVARÁ! é um coletivo de arte contemporânea, baseado no Rio de Janeiro, cuja 
produção tem como principal característica as vivências coletivas em espaços públicos. 
Este trabalho é um recorte da pesquisa de doutorado “Corpo Político e Disputas em Redes”, 
defendida em maio de 2020. Uma entrevista realizada em 2019, com os integrantes do 
coletivo, revisitada em 2025, para a produção deste ensaio.  

Este é um trabalho com aspectos ensaísticos, primeiro porque não se pretende 
levantar hipóteses ou responder a perguntas, mas sim registrar reflexões sensíveis, 
orientadas pela observação-participante do corpo-político, no contexto da entrevista 
com o coletivo OPAVIVARÁ!2. De forma similar, adota-se a escrita em primeira pessoa 
como tomada de posição de pesquisa engajada e implicada. Com base em Dona Haraway 
(1995), Virgínia Kastrup (2009) e bell hooks (1995), a produção de saber e a escrita 
acadêmica não pressupõe, necessariamente, distanciamento. Neste ensaio, o objeto que 
aqui se observa afeta e é afetado pela presença da pesquisadora em campo e na narrativa 
registrada a partir de sua observação. Sendo assim, assume-se, a partir desse ponto, a 
escrita em primeira pessoa. 

Em 2019, no momento em que a entrevista foi realizada, o foco da conversa com os 
artistas eram as práticas de intervenção urbana, como meio de dar contorno à investigação 
do “corpo-político”. Ainda não sabíamos que seríamos confrontados pela Pandemia 
do Covid-19. Não sabíamos o quanto nossos corpos, paisagens, coreografias urbanas 
ficariam restritas ao espaço de dentro, solitário muitas vezes, ou simplesmente ausente de 
coletividade. Apresentar essa entrevista seis anos depois de ter sida realizada3, e diante dos 
acontecimentos que se sucederam entre 2020 e 2025, me traz uma reflexão sobre como 
estamos hoje em nossos corpos, ruas e praças, fora dos circuitos casatrabalho.  

Na tese que dá origem ao ensaio, buscava-se identificar a cena das lutas que se dão nas 
ruas, em duas instâncias: as ações coletivas que ativam performatividades encarnadas; as 
ações artísticas que articulam discursividades políticas. Isso pelo acompanhamento da rede 
de relações agenciada pelas disputas nos espaços públicos das cidades e da Internet. Assim:

A observação sobre o corpo e seus contornos políticos, ativistas e 
artivistas, já estava presente desde o início, como lugar de observação, 
fala e escuta. Era preciso, então, dar maior ênfase a estes contornos 
e foi quando ficou evidente para mim que o último capítulo seria 

2 Nota-se que a grafia é assim elegida a pedido do próprio coletivo. Em algumas passagens, poder-se-á encontrar a abreviação 
para OPA!.
3 Observo que o ensaio é derivado de um capítulo da tese, atualizado e revisitado, e que foi parcialmente apresentado em 
formato de apresentação oral, no Colóquio Internacional Metrópole Sensível, organizado pelo PPGCOM-UERJ, em parceria 
com a Universidade de Montpellier (FR). No entanto, não foi publicado até o presente momento.



{A
RT

IG
O
S}

75

dedicado a pensar o corpo como pista das disputas em rede, e seus 
contornos como possíveis futuros para as lutas que se dão na rua. 
(GORINI, 2020, p.216)

O terceiro e último capítulo da tese é a busca por contornos para o corpo político, em 
que são apresentados dois coletivos que tangenciam ações de arteativismo, sendo um deles 
o OPAVIVARÁ!. A escolha desse coletivo se deu pela minha proximidade com uma de 
suas integrantes, Ynaiê Dawson, com quem trabalhei em projeto anterior, o Movimento 
Nu-Vem-Nem4. Vale notar que a proximidade entre prática teórica e de vida é uma tomada 
crítica inspirada em Donna Haraway (1995), que defende uma teoria corporificada. A 
escolha também se deu pela abrangência que o trabalho desse coletivo ganhou, em termos 
de reconhecimento, inclusive internacional, entre os anos de 2017-2019. Além do fato de 
serem eles um coletivo de artistas residentes do Rio de Janeiro, o que, pela proximidade 
física, permitia também o acompanhamento de seus trabalhos. 

Metodologicamente, serão apresentados trechos da entrevista realizada em 2019 e da 
discussão articulada na tese (2020), que se configuram como relevantes para o entendi-
mento do modo de trabalho do coletivo OPAVIVARÁ!, da maneira como eles narram a 
si próprios, em suas práticas e procedimentos artísticos. Também foi acessado o site do 
coletivo, de onde as imagens deste ensaio foram retirados, bem como informações sobre 
exposições e trabalhos de anos anteriores. Os trabalhos são apresentados em descrições 
simples, em que, por vezes, também se inserem as marcas da observação participante (em 
relatos informais de campo). 

Por não ter conseguido novo contato com os artistas em 2025, a ação de revisitar a 
entrevista se deu em uma pesquisa exploratória de seu trabalho a partir de seu acervo 
digital (site). Sem tentar definir um recorte preciso, a postura adotada foi de suspensão 
e abertura, tal como apontado pela pesquisadora Virgínia Kastrup, em “Pistas para o 
método cartográfico” (2009). Um estado de “concentração sem focalização”, com uma 
atitude de abertura que prepara a atenção para o acolhimento do inesperado. O encontro 
se revelou como registro de memória de um fazer e dizer da arte contemporânea, ainda 
pertinente e atual.

A maneira de costurar a entrevista de 2019 e sua revisita em 2025 se deu pela escrita 
ensaística. Nela, eu busco refletir sobre a potência das poéticas urbanas e do corpo 
político, com contornos objetivos e subjetivos. Inspirada na pedagogia engajada de bell 
hooks (2017), entende-se a inclusão do eu no texto não como valor individual, mas como 
um modo de aproximar vida e pesquisa e de criar vínculos.

4 Este movimento foi criado como tentativa de levantar fundos para pagar uma dívida adquirida pela Casa Nem, durante sua 
ocupação imobiliária na Casa Nuvem, 2016-2018, através de um Leilão de Artes Beneficente.



{A
RT

IG
O

S}

76

Parte 1. A entrevista
O encontro com os artistas do coletivo OPAVIVARÁ! se deu em um dia de semana, à 

tarde, na casa de Julio Callado, onde todes já estavam reunidos; além do Julio, Ynaiê Dawson, 
Daniel Toledo e Domingos Guimaraens. O coletivo de arte, que existe desde 2005, já teve 
diversas formações, na época com 4 integrantes. Eles têm como prática diluir a ideia de 
autoria individual, mantendo-se fi éis ao coletivismo5, como eles mesmo se identifi cam. Sua 
atuação política está nessa esfera das inversões, dos embaralhamentos e das provocações 
aos papéis impostos socialmente e no meio da arte - entre o que é ou não é arte, entre 
quem é e não é artista, entre público e espectador. O grupo coloca essas ideias em prática 
através de intervenções coletivas que acontecem na rua, de onde partem da experiência e 
do encontro como objetivo de trabalho.

Meu contato com o coletivo já vem de alguns anos, os artistas que participam são 
amigos, ou amigos de amigos, e são atuantes da cena da arte contemporânea do Rio de 
Janeiro. Como também sou frequentadora dos espaços de arte e cultura da cidade, tive 
a oportunidade de ver o trabalho do OPA! crescendo ao longo das intervenções que 
eles fazem na rua. Foi na exposição “Utupya”, na galeria de arte A Gentil Carioca, em 
2017, que pude me aproximar um pouco mais das suas práticas de criação e do fazer 
artístico do grupo. 

Essa exposição ocupou os dois prédios da galeria de arte do centro do Rio, onde, no 
segundo andar, estava exposta a “Rede Social”. Uma obra interativa formada por várias 
redes de tecido, de cores diferentes, tecidas em uma mesma “malha”. Com objetos sonoros 
costurados em suas tramas, que produziam sons quando a rede balançava, a obra pendia 
de dois lados da sala, formando uma grande rede “social” (fi g.1). 

Figura 1 – Rede Social e Tupycolé

Legenda: fotos de divulgação6.

5 Diante dessa primeira apresentação, explico que não irei me referir individualmente a eles, pelos seus nomes, para ser 
coerente com a forma como eles se apresentaram, mas sempre como OPAVIVARÁ! ou, em algumas situações, para facilitar 
a grafi a e leitura, como OPA!.
6 Todas as fotos foram retiradas do site do coletivo, como divulgação de seus trabalhos. Disponíveis em: www.opavi-
vara.com.br



{A
RT

IG
O
S}

77

No andar de baixo, estavam sendo vendidos os “Tupycolés”, picolés com sabores 
(estranhos) de frutas misturadas, em formato de partes do corpo. Ao gosto do freguês, era 
possível escolher entre chupar um pênis, um seio, um rosto (boca e nariz), uma mão ou um 
pé. Do lado de fora do prédio, quem quisesse podia dar uma volta no quarteirão a bordo 
do “Remotupy”, um caiaque de madeira rústica, como aqueles usados pelos indígenas, 
adaptado com rodas e volante de triciclo. 

A referência à rede, aos sabores, à canoa e aos povos originários está presente numa 
estética tropicalista, que, como eles afirmam, é uma forma de unir “arte contemporânea 
com arte popular” e ajudar a diminuir essas fronteiras que foram impostas por um sistema 
de arte colonialista e eurocêntrico. Assim:

- Eu acho que nisso tem um outro aspecto político muito forte nosso, 
que é essa fronteira que se criou no sistema de arte das belas artes. Da 
fundação da escola de belas artes, de um entendimento super restrito 
e excludente do que é a arte, de uma ideia colonialista e eurocêntrica 
do que é a arte. E aí você cria essa separação entre arte contemporânea 
e arte popular. E na verdade você tem manifestações de arte em cada 
canto, em cada comunidade, em cada...
- esquina...
- ...vilarejo. Em cada esquina você tem a arte brasileira bombando, 
mas isso não entra no sistema de artes. Isso não entra nos museus. 
O Daniel tava falando dessa coisa da música, eu acho que não à toa 
a gente se filia muito à ideia de tropicalismo, porque eu acho que 
o tropicalismo, a bossa nova, são movimentos de música que se 
apropriam da música popular tradicional folclórica, se apropriam da 
música pop internacional, do rock n roll, e fazem disso uma grande 
mistura que acessa todos os ouvidos, desde os mais populares aos mais 
eruditos. Aquilo é acessível. Então acho que essa é uma bandeira nossa, 
de quebrar esse gelo, particularizado, exclusivista e excludente dessa 
ideia de arte, do artista contemporâneo. Que é uma coisa muito elitista, 
né? (OPAVIVARÁ, 17/07/2019)

Quando decidi fazer essa entrevista, tinha em mente que o OPA! trabalha principalmente 
com o espaço da rua e com as pessoas como parte da “obra”. A forma como eu vejo essa 
atuação estava muito relacionada com a ideia de performance artística (GLUSBERG, 1987), 
dado que a performance tem essa característica de romper com limites de plateia, palco, 



{A
RT

IG
O

S}

78

coreografi a, e de interferir diretamente no ambiente (o que inclui pessoas e espaços) através 
da ação.

Mas não é assim que eles se identifi cam, pois segundo o OPA!, as intervenções têm 
uma dimensão objetual. Ou seja, elas atravessam, partem, se relacionam com objetos ou 
dispositivos produzidos por eles, e que necessitam de participação, de gente, de relação entre 
objetos e pessoas para que a obra aconteça. Eles explicam: “O corpo, no OPAVIVARÁ!, não 
é o corpo da performance nem o corpo da dança, que está distante. É mais um encontro de 
corpos, esse contato, esse contágio, os corpos estão sempre em contato, e em conversa, em 
diálogo, em troca” (OPAVIVARÁ, 17/07/2019). 

Parte 2. A dimensão corpórea
O corpo era meu interesse de conversa, o corpo como política e o espaço da rua e da 

cidade como território de produção de um comum. O corpo que é atravessado pelas lutas 
políticas e se coloca como primeiro território a ser ocupado. É no corpo que se inserem as 
marcas da história e da cultura, seja pela exclusão e pela violência, ou pelo reconhecimento 
dos privilégios sociais e econômicos. Ou, ainda, pelas marcas de memórias que se somam 
em nossa camada sensível, que não podemos explicar, mas sentimos.

Seguindo por essa trilha de sentido, lembrei-me do trabalho nomeado “Chuvaverão” 
(2014), exibido pelo OPA! na parte externa da galeria de arte A Gentil Carioca. 

Nas imagens acima, o Chuvaverão durante uma festa na encruzilhada d’A Gentil Carioca 
e os integrantes do coletivo tomando um banho refrescante no verão.

O trabalho consiste em uma parede com 5 chuveiros embutidos (fi g.2), instalado na 

Figura 2 – Chuvaverão

Legenda: fotos de divulgação.



{A
RT

IG
O
S}

79

rua, que convida os passantes a tomarem uma ducha em meio ao verão carioca de altas 
temperaturas. Então, esses corpos, que não são ensaiados, que se confundem entre artista e 
público e que podem ser de transeuntes ou de amigos; esses corpos que se despem e entram 
debaixo d’água, se banham no meio da rua; esses corpos transformam o espaço público. E 
esses corpos são ativados por dispositivos muito reconhecidos por nós: o chuveiro. O que é 
estranho é onde está esse chuveiro. Conversando sobre isso, eles dizem:

E como a gente lida muito com objetos de uso comum, a casa é um 
lugar de inspiração. Seja a cozinha, a cama, o chuveiro, o banheiro... 
estes ambientes e objetos domésticos são deslocados pra rua. Que é 
esse lugar que tem uma dicotomia: o que um corpo pode na rua, o 
que um corpo pode em casa? E quando a gente desloca a casa, essa 
domesticidade, pro ambiente da rua, desprivatiza a casa e publiciza [a 
rua]. Desprivatiza os corpos. (OPAVIVARÁ, 17/07/2019, grifo meu).

Assim, quando o OPA! fala em deslocar o ambiente privado da casa para o ambiente 
público da rua, o que se pode compreender é sobre o deslocamento do espaço privado das 
microrrelações individuais para o debate público das macrorrelações sociais, coletivas. O 
que está sendo agenciado é um deslocamento que acontece, a um só tempo, fisicamente 
(rua-casa-corpo) e simbolicamente (o que é público?/ o que é privado?). E neste mesmo 
deslocamento que movimenta circuitos materiais e simbólicos, o corpo pode ser também 
“desprivatizado”, ou seja, o corpo se expande para dimensão do político, do gesto político, e 
assim pode participar da produção de um comum. É como pretendemos desenvolver esse 
tópico, com base nessas ideias.

A primeira ideia é sobre a “produção de um comum”, com referência ao conceito 
desenvolvido por Muniz Sodré (2014), em que o comum é aquilo que é partilhado em um 
certo grupo de afinidade ou proximidade, que se dá pela produção de vínculos. O autor 
defende que o social é uma espécie de narrativa fictícia que só existe a partir dos processos 
de vinculação, e quem dá essa “cola” é o comum. O vínculo social funciona como uma 
espécie de “laço invisível”, um núcleo de sentido irrepresentável formado por não apenas 
o que é visível, mas principalmente pelo que não se vê. O autor faz analogia à ideia de 
“coração coletivo”, ou “coração intrépido” (Heráclito), em que a vinculação age fora dos 
processos de representação do código linguístico, mas como matéria sensível que “faz 
fazer”. Afirma Sodré: “O comum é sentido antes de ser pensado ou expressado, portanto, é 
algo que ancora diretamente na existência” (SODRÉ, 2014, p. 204). 



{A
RT

IG
O
S}

80

Na conversa com o OPA!, assim eles expressam seu entendimento de público, que 
parecer ter relação bem íntima com o conceito de comum que aqui também defendemos. 
Eles dizem:

- É um coletivo, que trata de coletividade, e essa dimensão do público 
que a gente tá falando, que é o grande desafio da humanidade, - a 
convivência -, estar em comunidade. Só que, ao mesmo tempo, o 
que é público? As pessoas falam muito do espaço público, que, na 
verdade, não existe se as próprias pessoas não têm noção e não se 
apropriam dele.
- Por isso que a gente fala de “momentos”, isso está relacionado ao 
nosso trabalho, mas que acho que vale pra qualquer outra situação, 
que pra realmente ser público, tem que ter uma motivação das pessoas, 
uma apropriação daquilo. Ainda mais num momento em que há um 
cerceamento muito grande de tudo que é, - que deveria ou poderia 
ser -, comum e público. Os espaços são gradeados, são filmados, são 
cerceados os corpos todos... Então, a gente fala muito na criação de 
“momentos públicos”. E aí isso pode acontecer tanto num espaço que 
a princípio é considerado como público, mas que precisa ser tornado 
público, mas também em espaços institucionais, fechados, ou até 
privados mesmo, de tentar criar pelo menos um momento mais público 
possível. De mais trocas, de mais convivências possíveis. (OPAVIVARÁ, 
17/07/2019)

O que pode ser interessante de observar no trecho acima é que o conceito que o OPA! 
desenvolveu para tratar dessa dimensão entre público e privado é o “momento público”. O 
público como espaço de produção de um comum não é uma ideia que está dada, ela requer 
um gesto político que o instaure enquanto tal. 

Nessa trilha de pensamento, o que seria o gesto? Para Silvia Soter, professora do 
departamento de Educação da UFRJ e pesquisadora de dança, corpo e movimento, o gesto 
é relação. Ela explica:

Penso numa possível distinção entre movimento e gesto. As estrelas, 
o sistema solar, os planetas se movimentam, uma máquina, um trem 
se movimenta. O gesto é humano, é um gesto em relação, é alguma 
coisa que sai de mim e que integra uma dimensão simbólica e concreta. 
Penso em Mary Wigman [bailarina alemã considerada como uma das 



{A
RT

IG
O
S}

81

fundadoras da dança moderna], que entendeu o espaço como partner 
privilegiado. A dança alemã, por exemplo, é uma dança do gesto até 
hoje. Se a gente pensar a dança de Pina Bausch, a questão do gesto é 
fundamental. (SOTER, 2013, p. 93)

Quando Soter se refere à Pina Bausch e à dança alemã, é possível traçar uma relação em 
que a dança se aproxima da performance e ultrapassa os pressupostos de uma coreografia 
centrada em técnicas de movimento. A referência de trabalho corporal de Bausch é a 
tanztheater (dança-teatro), em que o gesto é a matéria-prima do movimento expressivo 
(FERNANDES, 2000), de transformar emoções em movimento a partir de um repertório 
gestual “comum”, (comum agora no sentido daquilo que é conhecido por todos). O gesto, 
assim, encontra-se nas bases da expressão humana, seja em seu caráter repetitivo, cotidiano 
e pouco consciente, seja no entendimento do gesto como algo próprio do humano (que se 
coloca em relação), como apresentou Soter. 

Mas, e o gesto político? Para o OPA! “Tudo é política, toda arte é política. Toda 
uma atitude ou uma falta de atitude é um gesto político” (OPAVIVARÁ, 17/07/2019). 
Também para os filósofos G. Deleuze e F. Guattari, “tudo é político”, quando falam sobre a 
micropolítica e sobre como não existe substituição da micro pela macropolítica, nem vice-
versa, o que existe é uma transição relacional entre estas duas esferas da política (DELEUZE 
e GUATTARI, 2007, p.90). 

Essa é uma ideia que vai ao encontro do que o OPA! dizia quando falava em “momento 
político”, no sentido de criar situações (intervenções urbanas) a partir de objetos conhecidos, 
familiares, deslocados de seus ambientes privados e realocados em ambientes públicos. Ao 
fazer isso, estão articulando um encontro entre as pessoas que passam e o entorno onde a 
situação se apresenta: normalmente o espaço público, na produção de um gesto político. 
Político porque é um movimento em direção à retomada do comum, como um tomar 
“posse” ou se apropriar sobre o que já é seu. Eles dizem:

- Acho que tem algo muito curioso, dentro dessa lógica e desse 
pensamento, pelo menos no Brasil, do que é o público e do que é o 
comum. Normalmente as pessoas não têm essa apropriação de que 
para ser público, para ser comum, ela tem que sentir como sendo dela. 
Se apropriar. Então é público, é comum, é o de ninguém. Ela [a pessoa] 
não tem a dimensão, “não, é meu”. E aí cada um tem que sentir sendo 



{A
RT

IG
O
S}

82

“dono”, não é dono, mas apropriado da coisa...
- Pertencer àquilo... pertencimento (OPAVIVARÁ, 17/07/2019, 
grifo meu).

O corpo que se apropria do espaço público em uma intervenção urbana, ainda que seja 
surpreendido por isso, usa ativamente de sua participação como meio de construir outros 
contornos para si. Contornos poéticos e políticos. 

Parte 3. A Paisagem urbana e as coreografias das ruas
Apesar de negarem a relação com a performance enquanto linguagem ou gênero ar-

tístico, eles esbarram aqui e ali em descrições de práticas de seus trabalhos que refletem 
esses limites entre linguagens também de forma mais fluida, menos endurecida. Ainda que 
não possuam coreografias ou roteiros fechados, a presença e proximidade entre os corpos 
do público e dos performers, também provoca um estranhamento nas categorias plateia/
espectador. São tessituras entre linguagens artísticas, corpo, ação, pensamento, política. De 
todo modo, destaco um trecho da entrevista em que performance, coreografia e vida se 
juntam num mesmo cenário de acontecimento artístico:

Eu fiquei pensando muito nessa coisa da performatividade que você 
falou... o espaço público ele é permeado de performatividade o tempo 
inteiro, né? Fiquei lembrando que tem um trabalho antigo, com as 
cadeiras, que é “A rua é um espetáculo”, que é sentar e ficar olhando essa 
movimentação genérica ali, caótica, ou organizada, enfim, esse fluxo 
da vida circulando. E que não deixa de ser uma grande performance, 
assim, é uma coreografia que acontece ali, você tá na cadeira, olhando 
aquilo, tem uma coreografia rolando... em qualquer lugar que você 
para na cidade, no metrô, dentro do metrô, na praça... [...] Eu acho 
que de alguma forma a gente coloca as pessoas para serem performers 
de nossas ações, mas ao mesmo tempo a gente tá propondo uma 
coisa que é muito menos performática, num sentido que você não vai 
estudar o que você vai fazer. [...] E quando a gente propõe uma coisa 
que é simplesmente estarmos juntos e que a performance seja a vida. 
(OPAVIVARÁ, 17/07/2019)



{A
RT

IG
O

S}

83

Estávamos neste diálogo sobre o corpo que se coloca na rua em uma situação inusitada, 
que rompe com a mecanicidade das coreografi as urbanas cotidianas, dos grandes centros, 
das pessoas que cumprem diariamente trajetos que ligam pontos (casa-trabalho-casa), sem 
que o caminho em si importe. Até que a ênfase sai do corpo (por um tempo, porque depois 
volta, e vice-versa), e entra no espaço. O espaço urbano onde essas coreografi as das ruas se 
apresentam. E é quando entra na conversa o trabalho “A rua é um espetáculo”, do OPAVI-
VARÁ! (fi g. 3): 

Na fi gura acima, reprodução de duas fotos de registro da intervenção “A rua é um espe-
táculo”, no Largo da Carioca e na passarela da Avenida Chile, no Rio de Janeiro.

A pesquisadora Paola Berenstein faz uma aproximação entre a deriva situacionista 
francesa, de 1958, com as errâncias tropicalistas de Helio Oiticia, “Delírio Ambulatório”, 
de 1968. Ela conta como o artista brasileiro se ocupou de uma prática cotidiana de errância 
como também uma incorporação de conceitos de arte e de debates produzidos no âmbito 
da arte moderna, tais como a participação do público como parte da criação da obra de arte; 
a imersão artística como forma de acessar outros sentidos do corpo de forma integrada; a 
relação difusa entre público e artista que coloca em xeque os limites entre os mesmos. 
Em um texto escrito por Oiticica sobre a participação, ele diz: “Toda a minha evolução 
que chega aqui à formulação do Parangolé visa a essa incorporação mágica dos elementos 
da obra como tal, numa vivência total do espectador, que chamo agora de ‘participador’.” 
(OITICICA, 1965, apud BERNESTEIN, 2012, p.207).

As intervenções do OPA! não são errâncias, mas podemos dizer que modifi cam o 
espaço urbano através de proposições artísticas que envolvem as pessoas que passam, 

Figura 3 – A rua é um espetáculo

Legenda: fotos de divulgação.



{A
RT

IG
O
S}

84

convidando-as a participar. Da mesma forma, criam espaços sensoriais, estéticos, lúdicos, 
que ressignificam a dimensão espaço-tempo e desafiam a rotina programada e repetitiva da 
cidade, propondo outros ritmos, mais orgânicos, por isso uma coreografia urbana:

- Quebrar a programação da performance! “A rua é um espetáculo” é 
muito isso, né? Toda uma programação macro da cidade, do funciona-
mento das cidades, que é uma coisa que está dada, imposta, ao longo de 
milênios, milhares, milhões de anos [risos].
[eu] - Tem um ritmo da cidade.
- Ritmo, a forma de andar, o sinal que abre e fecha, o corpo que está na 
maioria das vezes em pé, na vertical, e aí os deslocamentos que se dão. 
E aí quando a gente para pra assistir essa grande performance progra-
mada e controlada ali...
- Tem um estranhamento, né?
- E a gente vira uma performance também na paisagem, né? Aberta... 
(OPAVIVARÁ, 17/07/2019)

As ações descritas na obra “A rua é um espetáculo” poderiam ser também relacionadas 
com aquilo que os situacionistas chamaram de psicogeografia: “uma geografia afetiva, 
subjetiva, que buscava narrar, através do uso de cartografias e mapas, as diferentes 
ambiências psíquicas provocadas pelas errâncias urbanas que eram as derivas situacionistas.” 
(BERESTEIN, 2012, p.215). Ainda ancorados pela referência de Berestein, a deriva 
situacionista tinha como objetivo ressignificar os espaços e usos da cidade. Nesta análise, 
podemos incluir uma aproximação com o trabalho do OPA! Na passagem de um imaginário 
em que se coloca a paisagem da cidade como um espetáculo, e do espectador-participador 
transeunte como parte deste espetáculo. Essa proposição agrega elementos simbólicos que 
modificam o caminhar e os caminhos, mesmo que sejam trajetos já conhecidos. Assim, o 
mesmo percurso diário da casa para o trabalho e do trabalho para casa é interrompido pela 
intervenção artística de rua, que cria novas paisagens, ou que faz ver paisagens urbanas que 
muitas vezes nem percebemos que estão lá. Em entrevista, eles falam mais sobre o trabalho:

- E a cadeira também, eu acho que tem uma coisa que se relaciona com 
o corpo, tem as “cadeiras” do corpo, né? É a cadeira da cadeira, que 
você senta com a “cadeira”. E ela constrói essa coisa do encontro. Acho 



{A
RT

IG
O
S}

85

que vários de nossos trabalhos que são na rua,... é de construir essa 
possibilidade dessa pausa nesse ritmo frenético e no encontro. Mesmo 
os trabalhos que são dentro de galerias e de espaços institucionais, tam-
bém lidam com isso. Porque mesmo nas praças das cidades, são poucos 
os lugares que têm um espaço interessante para você “estar junto”. Tem 
uns bancos aqui, outros ali, mas, assim, uma coisa que agregue todo 
mundo...
- E mais do que o estar juntos, porque às vezes o banco da praça, ele 
possibilita que tenham três pessoas sentadas ali. Mas normalmente um 
[es]tá no celular, outro lendo jornal, mas não tem esse encontro. Não 
tem nenhum de frente pro outro.
- Não tem nenhuma propositividade de troca. [sic]
- É diferente de ter seis cadeiras que você pode mexer, colocar uma de 
frente pra outra, ou elas em fila. Ou a mesa de jantar na praça, todo 
mundo senta em volta.
[eu] coloca em relação, né?
- Sim. (OPAVIVARÁ, 17/07/2019)

O coletivo OPAVIVARÁ! parece estar inserido em um contexto de produção de trabalhos 
que buscam romper com lógicas estabelecidas de maneira vertical, por sistemas de poder. 
Além de não possuir coreografias ou roteiros fechados, a presença e proximidade entre 
os corpos do público e dos performers também desafia os limites plateia/espectador, e vai 
além, coloca em relação e provoca a produção de “momentos públicos”.

Parte 4. Entre o público e o privado
Ainda com base nas ideias desenvolvidas nos itens anteriores, sobre a produção de um 

momento público, apresento uma reflexão final, com base em um trecho da entrevista 
que se refere à exposição na Casa Museu Eva Klabin em 2019. Na época da entrevista, a 
exposição estava em fase de pré-produção. Alguns meses depois, no dia de sua abertura, 
fui à campo vivenciar a experiência da exposição “Boca a Boca” (2019), conjugada com a 
vivência da entrevista, acompanhada de meu filho, uma criança de 6 anos. 

A Casa Museu Eva Klabin, um casarão que servia como residência familiar da 
família Klabin, localizada na Lagoa Rodrigo de Freitas, zona nobre do Rio de Janeiro, foi 
transformada em museu em 1990 para tornar público o acesso à coleção de arte de Eva 
Klabin. A entrada e circulação na casa são rigorosamente controladas. Durante a exposição 



{A
RT

IG
O
S}

86

do OPA!, por exemplo, formou-se uma grande fila, pois a entrada só era permitida em 
pequenos grupos. Para entrar na casa era obrigatório colocar uma proteção de calçados, 
como aqueles que se usam em centros cirúrgicos (e que se tornaram mais comuns após a 
Pandemia). E não era permitido tocar em nada, sentar em nenhuma cadeira, sofá, poltrona. 

Diante desse cenário de controle, fica a questão: como criar um “momento político”? 
Gostaria de responder a esta pergunta com um trecho da entrevista em que eles relacio-
nam os espaços da arte e da cidade, e das pessoas que transitam nestes dois espaços, como 
dimensões políticas. Eles dizem:

- As pessoas que participam do nosso trabalho como indivíduos 
políticos, é porque a gente propõe essa saída desse lugar “contemplativo-
passivo” do espectador, que acho que não é só uma condição do 
espectador, mas uma condição do cidadão. A cidade é esse grande 
espetáculo, movimentado por forças que estão num nível, que não é o 
nível humano, pessoal, é um nível governamental, econômico, de uma 
macropolítica, que muitas vezes não acessa as demandas individuais. 
E a gente fica passivo dentro desses modelos de vida que estão sendo 
oferecidos, de todas as normatividades de modelos de qualidade de 
vida, de higiene, de sexo, de gênero, de tudo. E você se encaixa nesses 
modelos de uma forma passiva e vai vendo a vida passando como se 
fosse um slide show. Através da arte, com essa metodologia de tirar o 
espectador desse lugar, dessa poltrona confortável e ao mesmo tempo 
aprisionante, e tornar num agente mais ativo dentro da arte, é também 
tornar um agente mais ativo dentro da cidade, dentro do mundo, dentro 
da vida, dentro da macropolítica. É instigar esse ativismo. (OPAVIVARÁ, 
17/07/2019, grifo meu)

Para o coletivo, o corpo político é também o corpo que ocupa politicamente um espaço 
dito público e que, de alguma forma, participa ativamente da construção do momento 
público. Para problematizar um pouco essa questão, observo que vivi a experiência da 
contradição entre o controle institucional da casa que abrigava a exposição e a ativação 
proposta pelo OPA!. Quando decidi que ia, conversei com meu filho, para que ele me 
acompanhasse, ao que ele me respondeu: “é muito chato, não pode tocar em nada, não 
pode fazer nada”. Eu sugeri que seria diferente, porque era um trabalho do OPAVIVARÁ!. 
Eu nunca havia ido à Casa Eva Klabin e, quando chegamos na exposição “Boca a Boca”, 



{A
RT

IG
O

S}

87

tivemos a sorte de encontrar outras duas crianças, da mesma idade e amigos do meu fi lho, 
que queriam apenas correr pelos corredores e sentar nas poltronas; ações proibidas no 
espaço privado da Casa.

No dia da entrevista, 2 meses e meio antes da abertura da exposição, o OPA! já havia 
vislumbrado um possível confl ito entre público e privado do espaço da Casa. No entanto, 
segundo me relataram, encararam o fato como um desafi o, o de ressignifi car o controle 
sobre os corpos e os espaços da/na Casa Museu, como parte de uma prática que também se 
relaciona com o que entendem por educação, como explicam:

E aí acho que tem uma dimensão que a gente tá falando, do popular, 
do público e do comum... de ser mesmo um pensamento, seria o nosso 
pensamento sobre o que é educação também. Porque é isso, todos os 
cantos, seja na rua ou no museu, é de sempre tentar desprogramar 
essas convenções e de colocar as pessoas num lugar mais horizontal de 
trocas. (OPAVIVARÁ, 17/07/2019)

Acho que eles conseguiram encontrar boas saídas para desprogramar as convenções de 
controle sobre o espaço público-privado da Casa Museu Eva Klabin. Uma delas, particular-
mente, me chamou a atenção, que foi o ambiente da sala de jantar. 

Figura 4 – Boca a Boca – sala de jantar (fotos 1, 2 e 3)



{A
RT

IG
O

S}

88

A sala está localizada no primeiro andar da casa, cujo acesso normalmente se dá por 
uma porta dupla, a partir de uma antessala, e este ambiente possui janelas de vidro em uma 
das paredes, que tomam todo o espaço da parede, como uma parede de vidro, fazendo uma 
ligação visual com a área externa do jardim. Ou seja, é possível observar e ser observado 
por quem está do lado de fora. 

Durante a exposição, para adentrar a sala de jantar, você deveria entrar numa bolha de 
ar gigante, que envolvia todo o ambiente. Uma bolha de ar que se assemelhava a um imenso 
balão transparente, de onde era possível ver as paredes, o lustre de cristal que pendia do 
teto, a cristaleira localizada na parede oposta à parede de vidro. No centro deste ambiente, 
estava montado um banquete sobre a mesa de jantar, disponível para todos os visitantes, 
uma “boca-livre”. A bolha servia duplamente ao trabalho. Primeiro, como modo de separar 
tudo aquilo que podia ser tocado do que era controlado e asséptico, gerando uma espécie 
de liberdade propícia ao encontro e às trocas, que é coerente com o trabalho do OPA!. E, 
em segundo lugar, fazia simultaneamente a crítica aos sistemas de arte, ali representados 
no controle (privatização) de acesso dos corpos e dos espaços (espaço público do museu).

Para fi nalizar esse tópico, gostaria de retomar a ideia de ativismo como ligada ao verbo 
ativar, de que tornar ativo é instigar ao ativismo, conforme citado na entrevista. Porque 
pensando sobre a questão do gesto político que ressignifi ca o espaço das lutas, há um 
movimento em direção ao ativismo da rua e da arte, mesmo não sendo o OPA! um grupo que 
se identifi ca como artivista. Na verdade, todos nós ativamos discursos, performatividades, 
pensamentos e ações a partir de encontros, do dissenso, da vinculação social e da produção 
de um comum. E também da troca.

Legenda: fotos de divulgação.



{A
RT

IG
O
S}

89

Parte 5. Considerações Finais
Este ensaio aqui apresentado teve por objetivo criar uma reflexão sensível sobre as 

poéticas das paisagens urbanas através da entrevista com o coletivo de arte OPAVIVARÁ!. 
Para tal, investiu-se em uma metodologia dialógica, entre mim, autora do ensaio e 
pessoa entrevistadora, os artistas entrevistados, as imagens que compõem essa análise 
e os conceitos e autores que nos ajudam a formular um pensamento político-poético 
atual. Não pretendemos esgotar o debate, nosso foco é na entrevista, como testemunho 
de um fazer artístico, contemporâneo, apresentado na própria fala dos entrevistados. 
Assim, o ensaio cumpre seus objetivos e destaca os aspectos do corpo, das coreografias 
urbanas e da produção de “momentos públicos”, esse último, um conceito apresentado 
pelos próprios artistas.

Numa atualização sobre o encontro da pesquisadora com a entrevista, realizada em 
2019, e revisitada em 2025, me interessava saber como estava o trabalho do OPA! após a 
Pandemia, uma vez que minha tese foi defendida em 2020. De forma irônica, justamente 
no ano em que começou a pandemia do Covid-19 e do isolamento social, eu apresentava 
um trabalho sobre arteativismo e sobre a cena das lutas que se dão nas ruas. O trabalho 
perdeu seu contexto, pelo menos por um tempo. Hoje, 5 anos após esse marco histórico, 
estamos mais uma vez normalizados com as ruas, os toques, os corpos e os encontros. E 
como será que está hoje o trabalho do OPAVIVARÁ!? 

O coletivo de arte, que vinha em expansão internacional, por motivos comuns a 
todos nós, também desacelerou. E, apesar das tentativas de contato, não foi possível 
uma atualização da entrevista aqui apresentada. Por esse motivo, recorri ao site onde são 
expostos seus principais trabalhos, o que acabou sendo uma rica fonte de pesquisa de 
imagens para esse ensaio. Neste interim, pude observar que falar da entrevista concedida 
em 2019 ainda era atual, se não pelo que está sendo produzido agora, pela memória de 
práticas e procedimentos de intervenção urbana, situadas em um contexto local, da cidade 
do Rio de Janeiro, por um coletivo de arte. As vozes dos artistas que se apresentam nos 
recortes da entrevista de 2019 são registros de um pensar e fazer da arte contemporânea 
que diz respeito a modos de deslocar poeticamente a paisagem urbana, de inserir o corpo 
em uma política das ruas e de criar momentos públicos.

Vale notar que em 2025 o OPAVIVARÁ! inaugurou a exposição “Quem viver verá”, uma 
coletânea de trabalhos do coletivo, na filial paulistana d’A Gentil Carioca, como celebração 
de seus 20 anos. De certa maneira, o trabalho que eles criaram, que aqui eu entro em 
diálogo, continua sendo um potente meio de observar a produção política e poética em 
nosso país. Em nossas cidades. Em nossa rua, corpos e paisagens.



{A
RT

IG
O
S}

90

{REFERÊNCIAS}
DELEUZE, Gilles. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1996. v.3.
FERNANDES, Ciane. Pina Baush e o Wupertal Dança-Teatro: repetição e transformação. São 
Paulo: Hucitec, 2000.
JACQUES, Paola Berenstein. Elogio aos Errantes. EDUFBA, 2012.
GLUSBERG, Jorge. Arte da performance. São Paulo: Perspectiva, 1987
GORINI, Paula. Corpo político e disputas em rede: discursos, performatividades e dissenso 
nas lutas políticas contemporâneas. 2020. 256 f. Tese (Doutorado – Programa de Pós-Gradua-
ção em Comunicação). Universidade do Estado do Rio de Janeiro/ UERJ. Rio de Janeiro, maio 
de 2020.
HARAWAY, Donna. Saberes Localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio 
da perspectiva parcial. Cadernos Pagu. Campinas (SP): UNICAMP, 1995.
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. São Paulo: Mar-
tins Fontes, 2017.
LIMA, Daniella; AURÉLIO, Mariana; SOTER, Silvia (org.). Gesto: práticas e discursos. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2013. 
OPAVIVARÁ!. Entrevista concedida em 17/07/2019.
OPAVIVARÁ!. (Website) Sítio digital de apresentação do coletivo de arte Opavivará!. Dispo-
nível em: http://opavivara.com.br/. Acesso em: 30/10/2025.
PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virginia; ESCOSSIA, Liliane (Org.). Pistas do método da carto-
grafia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009.
SODRÉ, Muniz. A ciência do Comum: notas para o método comunicacional. Petrópolis: Vo-
zes, 2014.
SODRÉ, Muniz. Pensar Nagô. Petrópolis: Vozes, 2017

Texto enviado em: junho de 2025
Texto aceito em: outubro de 2025



{...}


